
O  zakazie  wywoływania
zmarłych
1.Kościół  w  żaden  sposób  nie  zaprzecza  występowaniu
manifestacji; przeciwnie, wszystkie je potwierdza, jak wynika
z  przytoczonych  cytatów;  przypisuje  je  jednak  wyłącznie
działalności  demonów.  Niektórzy  usiłują  się  powoływać  na
Ewangelię, by zabronić ich wywoływania; na próżno jednak, bo
Ewangelia nic na ten temat nie mówi. Podstawowym argumentem,
który się przytacza, są słowa Mojżesza. Oto w jaki sposób
wypowiada  się  na  ten  temat  autor  cytowanej  już  wyżej
wypowiedzi:
„W żadnym wypadku nie wolno wchodzić z nimi (z Duchami) w
kontakt, czy to bezpośrednio, czy przy pomocy kogoś, kto je
wywołuje i zadaje im pytania. Prawo Mojżeszowe karało śmiercią
za  te  obrzydliwe  praktyki,  stosowane  przez  pogan.  «Nie
poszukujcie wywołujących duchy – mówi Księga Kapłańska – ani
nie zwracajcie się do wróżbitów, bo staniecie się przez to
nieczyści»{footnote}Patrz: Ks. Kapłańska, XIX, 31.{/footnote}.
«Jeżeli  mężczyzna  lub  kobieta  będzie  wywoływać  duchy  lub
wróżyć, niech poniesie śmierć; ukamienujcie ich, a ich wina za
to  spadnie  na  nich»{footnote}Patrz:  Ks.  Kapłańska,  XX,
27..{/footnote}. Zaś Księga Powtórzonego Prawa głosi: «Niech
nie będzie wśród was nikogo, kto by przeprowadzał swego syna
lub  córkę  przez  ogień,  wróżył,  przepowiadał  przyszłość
czy czarował; nikogo, kto by wywoływał duchy albo wypytywał
zmarłych; bo Pan brzydzi się tymi rzeczami i przed waszym
przybyciem  zniszczy  narody,  które  dokonały  takich
obrzydliwości»{footnote}Patrz: Ks. Powtórzonego Prawa, XVIII,
10–12.{/footnote}”.

 

2.Aby  lepiej  zrozumieć  prawdziwe  znaczenie  słów  Mojżesza,
warto  przytoczyć  pełen  tekst,  nieco  okrojony  w  powyższym
cytacie:

http://www.portal.spirytyzm.pl/o-zakazie-wywolywania-zmarlych/
http://www.portal.spirytyzm.pl/o-zakazie-wywolywania-zmarlych/


„Nie  poszukujcie  wywołujących  duchy  ani  wróżbitów.  Nie
zasięgajcie ich rady, by nie stać się przez nich nieczystymi.
Ja jestem Pan, Bóg wasz”{footnote}Patrz: Ks. Kapłańska, XIX,
31.{/footnote}.

„Jeżeli  mężczyzna  lub  kobieta  będzie  wywoływać  duchy  lub
wróżyć, niech poniesie śmierć; ukamienujcie ich, a ich wina za
to  spadnie  na  nich”{footnote}Patrz:  Ks.  Kapłańska,  XX,
27.{/footnote}.

„Gdy ty wejdziesz do kraju, który ci daje Pan, Bóg twój, nie
ucz się obrzydliwości, jakie popełniały tamte narody. Niech
nie znajdzie się wśród was nikt, kto by przeprowadzał przez
ogień  swego  syna  lub  córkę,  by  ich  oczyścić,  wróżył,
przepowiadał  i  czarował;  nikt,  kto  by  uprawiał  zaklęcia,
wypytywał  duchy  i  zwracał  się  do  umarłych.  Obrzydliwy
jest  bowiem  Panu  każdy,  kto  to  czyni.  Z  powodu  tych
obrzydliwości  wypędza  ich  Pan,  Bóg  twój,  przed  twym
przybyciem»{footnote}Patrz:  Ks.  Powtórzonego  Prawa,  XVIII,
9–12.{/footnote}.

3.Gdyby  skrupulatnie  przestrzegać  prawa  mojżeszowego  w
tym  względzie,  powinno  się  też  przestrzegać  innych  jego
zapisów; dlaczego bowiem, gdy chodzi o wywoływanie Duchów,
prawo to miałoby być dobre, zaś w innych sprawach złe? Należy
być konsekwentnym; skoro uznało się, że prawo to pod pewnymi
względami już nie odpowiada naszym obyczajom i czasom, to nie
ma powodu bronić go, gdy chodzi o wywoływanie Duchów.

Należy  jednak  wskazać  powody  wprowadzenia  takiego  zakazu;
powody, które swego czasu miały rację bytu, dziś jednak są
nieaktualne. Hebrajski prawodawca chciał, by jego naród zerwał
z wszelkimi zwyczajami zaczerpniętymi z Egiptu, a więc także z
wywoływaniem Duchów, którego tam nadużywano, o czym świadczą
słowa Izajasza: „I dozna wstrząsu duch ożywiający Egipt, a
jego  zaradność  zniweczę.  Będą  się  więc  radzić  bożków  i
czarodziejów,  wróżów  i  wieszczów”{footnote}Patrz:  Izajasz,
XIX, 3.{/footnote}.



Poza tym Izraelici nie mieli zawierać żadnych przymierzy z
obcymi  narodami;  mieli  jednak  spotkać  u  ludów,  z  którymi
przyjdzie im walczyć, takie same obyczaje, jak własne. Mojżesz
więc musiał politycznie wywo łać w narodzie hebrajskim niechęć
do wszelkich obyczajów, które mogłyby stanowić punkty wspólne
i ułatwiać asymilację. Chcąc uzasadnić tę niechęć, wystarczyło
ukazać je jako nie uznawane przez samego Boga; dlatego też
Mojżesz stwierdził: „Pan brzydzi się tymi rzeczami i przed
waszym  przybyciem  zniszczy  narody,  które  dokonały
takich obrzydliwości”{footnote}Patrz: Ks. Powtórzonego Prawa,
XVIII, 12{/footnote}.

4.Zakaz  wprowadzony  przez  Mojżesza  był  tym  bardziej
uzasadniony, że wówczas nie wywoływano zmarłych z szacunku, z
miłości do nich czy na zasadzie pobożnego uczynku; podobnie
jak  we  wróżeniu,  chodziło  głównie  o  przepowiadanie
przyszłości,  co  wykorzystywali  szarlatani  i  przesądni.  Gdy
ktoś potrafił to robić, stanowiło to dla niego źródło zarobku,
o  czym  świadczą  kolejne  fragmenty  z  księgi  tego
samego  proroka:

„Gdy  zaś  wam  powiedzą:  «Radźcie  się  wywoływaczy  duchów  i
wróżbitów,  którzy  szepcą  i  mruczą  zaklęcia.  Czyż  lud  nie
powinien  radzić  się  swoich  bogów?  Czy  nie  powinien  pytać
umarłych  o  los  żywych?»”{footnote}Patrz:  Izajasz,  VIII,
19.{/footnote}.

„Jam  jest  ten,  który  niweczy  znaki  wróżbitów  i  wykazuje
głupotę  wieszczów,  odrzuca  mędrców  i  wiedzę  ich  czyni
głupstwem”{footnote}Patrz: Izajasz, XLIV, 25.{/footnote}.

„Niech się stawią, by cię ocalić, opisywacze nieba, którzy
badają gwiazdy i przepowiadają na każdy miesiąc, co ma się z
tobą  wydarzyć.  Oto  będą  jak  źdźbła  słomiane,  a  ogień  ich
spali. Nie uratują własnego życia z mocy płomieni. Nie będą to
węgle do ogrzewania; nie ognisko, by przy nim posiedzieć.
Takimi będą dla ciebie twoi czarownicy, z którymi próżno się
trudzisz od młodości. Każdy pójdzie w swą stronę, nikt cię nie



ocali”{footnote}Patrz: Izajasz, XLVII, 13–15.{/footnote}.

W  rozdziale  tym  Izajasz  zwraca  się  do  Babilończyków,
uosabianych alegorycznie pod postacią „Córy Babilońskiej, Córy
Chaldejskiej”{footnote}Patrz:  Izajasz,  XLVII,  1.{/footnote}.
Mówi, że czarownicy nie zapobiegną ruinie ich monarchii. W
kolejnym rozdziale zwraca się bezpośrednio do Izraelitów:

„Zbliżcie się tutaj, synowie wiedźmy, potomstwo wiarołomnej i
nierządnicy! Z kogo się naśmiewacie? Na kogo otwieracie usta i
wywieszacie język? Czyż wy nie jesteście dziećmi przestępstwa,
potomstwem nieprawego łoża? Wy, którzy płoniecie żądzą pod
terebintami i pod każdym zielonym drzewem, mordujecie dzieci
na ofiarę w jarach, w rozpadlinach skalnych. Gładkie kamienie
potoku są twoim udziałem, one są twoją wylosowaną częścią. Im
też w ofierze wylewaliście płyny, ofiarowaliście obiaty. Czyż
mam  być  z  nich  zadowolony?”{footnote}Patrz:  Izajasz,  CVII,
3–6.{/footnote}.

Słowa te nie pozostawiają wątpliwości; jasno dowodzą, że w
tamtych  czasach  wywoływało  się  Duchy  w  celu  przewidywania
przyszłości, co stanowiło działalność dochodową; towarzyszyły
temu praktyki magiczne i czarowskie, a nawet ofiary z ludzi.
Mojżesz miał więc rację, zabraniaj ąc tych rzeczy i mówiąc, że
są  niemiłe  Bogu.  Takie  oparte  na  przesądach  praktyki
utrzymywały się jeszcze w średniowieczu; dziś jednak rozum
wskazał  ich  właściwe  miejsce,  a  spirytyzm  wykazał,  że
kontaktowanie  się  z  zaświatami  służy  wyłącznie  moralności,
pocieszeniu  i  religii;  spirytyści  nie  „składają  dzieci  w
ofierze i nie wylewają płynów na ofiarę bogom”; nie pytają o
radę gwiazd, umarłych czy wróżbitów, by poznać przyszłość,
którą  Bóg  mądrze  ukrył  przed  ludźmi;  sprzeciwiają  się
czerpaniu  korzyści  materialnych  ze  zdolności  komunikowania
się z Duchami; nie powoduje nimi ani ciekawość, ani próżność,
lecz  pobożne  pobudki  oraz  chęć  nauczenia  się  czegoś,
poprawienia się i wsparcia cierpiących dusz; zakaz Mojżesza
nie dotyczy ich więc w żadnym wypadku. Gdyby osoby występujące
przeciwko spirytystom bardziej zagłębiły się w sens biblijnych



słów, to doszłyby do wniosku, że nie ma żadnego związku między
tym, co działo się u Hebrajczyków, a zasadami spirytyzmu; co
więcej, że spirytyzm potępia te same praktyki, które legły u
podstaw  prawa  Mojżesza;  jednak  przeciwnicy  spirytyzmu,
zaślepieni żądzą znalezienia argumentów przeciwko nowym ideom,
pewnie nie zauważyli, że akurat ten argument jest zupełnie
błędny.

Prawo cywilne naszych czasów ściga wszelkie nadużycia, które
chciał wykorzenić Mojżesz. Karę śmierci dla łamiących zakaz
wyznaczył  dlatego,  że  w  tak  niezdyscyplinowanym  narodzie
łagodniejsze środki nie skutkowały; zresztą ten rodzaj kary
często pojawia się w prawie Mojżeszowym, bo nie było zbyt
dużego wyboru; Mojżesz nie miał na pustyni ani więzień, ani
poprawczaków,  a  jego  lud  nie  bał  się  kar  o
charakterze wychowawczym; nie mógł więc stopniować kar, jak
robi się to dzisiaj. Nie ma więc sensu dowodzić, że surowość
tej  kary  odpowiada  stopniowi  winy  ponoszonej  w  czasie
wywoływania  zmarłych.  Czy  należy  zachować  najwyższy  wymiar
kary w każdym z przypadków opisywanych w prawie Mojżeszowym
tylko  z  szacunku  do  tego  prawa?  Dlaczego  ktoś  upiera  się
akurat przy tej zasadzie, jednocześnie nawet nie wspominając o
początku  rozdziału,  w  którym  wprowadza  się  zakaz
posiadania przez duchownych dóbr i dziedzictwa, bowiem to Bóg
jest ich dziedzictwem?{footnote}Patrz: Ks. Powtórzonego Prawa,
XVIII, 1–2.{/footnote}.

5.Prawo Mojżeszowe składa się z dwóch odrębnych części: z
prawa właściwie Bożego, uzyskanego na górze Synaj, oraz prawa
cywilnego czy dyscyplinarnego, dostosowanego do obyczajów i
charakteru  ludu;  jedno  jest  niezmienne,  drugie  ewoluuje  w
czasie i nikomu nie przyszłoby do głowy, abyśmy dziś byli
rządzeni przy pomocy tych samych środków, co Hebrajczycy na
pustyni;  podobnie  jak  rozporządzenia  Karola  Wielkiego,  nie
pasowałyby  do  dziewiętnastowiecznej  Francji.  Któż
chciałby  dziś  powrotu  do  następującego  artykułu  prawa
mojżeszowego: „Gdyby wół pobódł mężczyznę lub kobietę tak, że



ponieśliby śmierć, to wówczas wół musi być ukamienowany, lecz
nie wolno spożyć jego mięsa; właściciel wołu natomiast będzie
wolny  od  kary”{footnote}Patrz:  Ks.  Wyjścia,  XXI,  28  i
następne{/footnote}.

Artykuł ten wydający się nam tak absurdalnym, nie ma jednak
na celu karania zwierzęcia i uniewinniania jego właściciela;
po prostu mówi o konfiskacie zwierzęcia po wypadku, aby w
przyszłości skłonić właściciela do większej zapobiegliwości.
Utrata wołu była karą dla właściciela, karą dość dotkliwą w
pasterskim narodzie i nie wymagała innych środków; nie mogła
jednak przynosić korzyści komukolwiek, dlatego też zabronione
było  jedzenie  mięsa  tego  zwierzęcia.  Inne  artykuły
dotyczą  przypadków,  gdy  to  właściciel  zawinił.

W  prawie  mojżeszowym  wszystko  to  miało  rację  bytu,  bo
zostało  przemyślane  w  najdrobniejszych  szczegółach;  jednak
zarówno forma, jak i istota praw odpowiadały okolicznościom. Z
pewnością, gdyby Mojżesz powrócił dzisiaj, aby stworzyć kodeks
jakiegoś  cywilizowanego  narodu  europejskiego,  nie
wykorzystałby  takiego  prawa,  jak  u  Hebrajczyków.

6.Powyższemu  zarzutowi  przeciwstawia  się  stwierdzenie,  że
wszystkie prawa Mojżesza zostały ustanowione w imię Boże, jak
te  na  Synaju.  Skoro  każdemu  z  nich  nadaje  się  Boskie
pochodzenie, to dlaczego dziś ograniczamy się wyłącznie do
dekalogu? Po co to rozróżnienie? Skoro wszystkie te prawa
pochodzą od Boga, to wszystkie powinny obowiązywać jednakowo;
dlaczego  się  ich  wszystkich  nie  przestrzega?  Dlaczego  nie
zachowano obrzezania, któremu został poddany również Jezus, a
później go nie zniósł? Zapomina się, że wszyscy starożytni
prawodawcy, aby nadać swym prawom większą wartość, twierdzili,
że  otrzymali  je  od  Boga.  Mojżesz,  jak  wielu  innych,
potrzebował takiego punktu oparcia ze względu na charakter
jego  ludu;  jeśli  mimo  to  miał  tak  wiele  problemów  z
wyegzekwowaniem prawa, to można sobie wyobrazić, co by się
działo, gdyby stanowił prawo we własnym imieniu.



Czy  Jezus  przyszedł  po  to,  by  zmienić  prawo  Mojżeszowe  i
kodeksem  dla  chrześcijan  ustanowić  własne?  Czyż  nie
powiedział: „Nauczyliście się, że przodkom zostało powiedziane
to i tamto; a czy ja mówię wam co innego?”. Czy podważył prawo
z Synaju? W żadnym wypadku; wręcz je potwierdził, a cała jego
nauka moralna stanowi tylko rozwinięcie tego prawa. Nigdzie
też  nie  mówił  o  zakazie  wywoływania  zmarłych,  a  była  to
wówczas zbyt ważna sprawa, by ominąć ją w nauczaniu, zwłaszcza
że wypowiadał się też o sprawach mniej istotnych.

7.Podsumowując:  problem  w  tym,  czy  Kościół  uznaje  prawo
mojżeszowe za ważniejsze od ewangelicznego; inaczej mówiąc,
czy jest bardziej żydowski, czy chrześcijański. Należy również
zauważyć, że ze wszystkich religii tylko judaizm nie potępia
spirytyzmu za kontakty ze zmarłymi; nie uważa bowiem – jak
czynią to odłamy chrześcijaństwa, że prawo Mojżeszowe tego
zakazuje.

8.Oto  inny  zarzut.  Skoro  Mojżesz  zabraniał  wywoływać
Duchy  zmarłych,  to  znaczy,  że  mogły  one  przychodzić,  w
przeciwnym razie zakaz ten nie miałby sensu. Jeżeli mogły
przychodzić w tamtych czasach, to mogą to robić i dzisiaj;
jeśli są to Duchy zmarłych, nie są to tylko demony. Poza tym
Mojżesz nigdzie nie wspomina o tych ostatnich.

Jest  więc  oczywiste,  że  w  przypadku  zakazu  wywoływania
Duchów  nie  jest  rzeczą  logiczną  opieranie  się  na  prawie
Mojżeszowym; po pierwsze dlatego, że nie stanowi ono podstawy
chrześcijaństwa;  po  drugie,  ponieważ  nie  odpowiada
rzeczywistości  naszych  czasów.  Nawet  uznając  znaczenie
przypisywane  temu  prawu  przez  niektóre  osoby,
należy stwierdzić, że nie ma ono zastosowania w przypadku
spirytyzmu.

To  prawda,  że  Mojżesz  mówi  o  wypytywaniu  zmarłych;  czyni
to  jednak  przy  okazji  potępiania  praktyk  czarowskich.
Określenie  wypytywanie  użyte  w  kontekście  przepowiadania
przyszłości  dowodzi,  że  u  Hebrajczyków  wywoływanie  Duchów



służyło  właśnie  do  tego  celu;  spirytyści  natomiast  nie
wywołują zmarłych, by dowiadywać się o rzeczach zakazanych,
lecz w celu otrzymania mądrych rad i ulżenia cierpiącym. Gdyby
Hebrajczycy  robili  właśnie  taki  użytek  z  komunikacji  z
zaświatami, to Mojżesz nie tylko by tego nie zabronił, ale
nawet  zachęcałby  swój  lud,  który  dzięki  temu  stałby  się
lepszy.

9.Nawet  jeśli  kilku  rozbawionych  lub  złośliwych  krytyków
ukazało seanse spirytystyczne jako zebrania czarnoksiężników i
nekromantów, a media jako przepowiadaczy dobrego losu; nawet
jeśli kilku szarlatanów nazywa spirytyzmem śmieszne praktyki,
którym ten w istocie się sprzeciwia – to nazbyt wiele osób
wie,  że  poważne  spotkania  spirytystyczne  organizuje  się  z
istotnych, głównie moralnych pobudek; nauka ta, adresowana do
każdego,  opiera  się  wszelkiego  rodzaju  nadużyciom
oraz krytykom, które powinny raczej godzić w tych, którzy na
nie zasługują.

10.Mówi  się,  że  wywoływanie  Duchów  to  przejaw  braku
szacunku dla zmarłych, których prochów nie należy niepokoić. I
któż to mówi? Przeciwnicy z dwóch skłóconych obozów, podający
sobie ręce: niewierzący, którzy nie uznają istnienia duszy –
oraz wierzący, którzy utrzymują, że dusze nie mogą przybyć, a
robią to tylko demony.

Gdy  wywoływanie  odbywa  się  w  nabożnym  skupieniu;  gdy
Duchy wzywa się nie z ciekawości, lecz z miłości, sympatii
oraz szczerej chęci nauczenia się czegoś i poprawienia się, to
nie może być mniej szacunku w wołaniu zmarłych niż gdy wołano
za  ich  życia.  Zarzutowi  temu  można  jednak  przeciwstawić
jeszcze  inny,  niezbity  argument;  Duchy  bowiem  przychodzą
dobrowolnie,  a  nie  na  polecenie;  przybywają
spontanicznie, nawet niewołane; wyrażają swoje zadowolenie z
możliwości komunikowania się z ludźmi i skarżą się, gdy ktoś
czasem zapomina o nich lub nie zwraca na nie uwagi. Gdyby
nasze  wołanie  burzyło  ich  spokój  lub  było  przyczyną
niezadowolenia,  po  prostu  by  o  tym  powiedziały  lub  nie



przyszły. Jeśli zaś przychodzą z własnej woli, to znaczy, że
im to odpowiada.

11.Przytacza się jeszcze inny argument: dusze przebywają w
miejscach, które wyznaczyła im Boża sprawiedliwość, to jest w
piekle lub w niebie; tak więc te przebywające w piekle nie
mogą stamtąd wyjść, co zupełnie dowolnie są w stanie czynić
demony; te przebywające w raju natomiast całkowicie oddają się
swemu błogostanowi; są zbyt dalekie od spraw śmiertelników i
zbyt  szczęśliwe,  by  powracać  na  Ziemię  pełną  nędzy  oraz
interesować  się  krewnymi  czy  przyjaciółmi,  których  tam
zostawiły.  Są  więc  jak  bogacze,  którzy  odwracają  wzrok
od  biedaków  w  obawie,  że  utrudni  im  to  trawienie?  Jeśli
miałoby tak być, to dusze te byłyby niezbyt godne najwyższego
szczęścia,  bo  w  rzeczywistości  okupiłyby  je  egoizmem.
Pozostają więc te przebywające w czyśćcu; dusze te jednak
cierpią i interesuje je przede wszystkim zbawienie; jeśli więc
nie mogą przyjść na wezwanie ani jedne, ani drugie, to zamiast
nich  pojawia  się  diabeł.  Jeżeli  jednak  dusze  te  nie
mogą przybyć, to nie ma co mówić o zakłócaniu ich spokoju.

12.Pojawia się tu jednak jeszcze jeden problem. Skoro dusze
doświadczające błogostanu w niebie nie mogą stamtąd przybyć na
pomoc  śmiertelnikom,  to  dlaczego  Kościół  wzywa  pomocy
świętych,  którzy  powinni  znajdować  się  w  jeszcze  lepszej
sytuacji?  Dlaczego  każe  wiernym  przyzywać  ich  w  chorobie,
smutku lub gdy chcą ustrzec się nieszczęścia?

Dlaczego,  według  Kościoła,  święci,  czy  sama  Matka  Boska,
przybywają ukazywać się ludziom i czynić cuda? Aby dostać się
na Ziemię, muszą wszak opuścić niebo. Skoro ci, którzy są w
niebie najwyżej, mogą je opuścić, to dlaczego ci stojący niżej
nie mają takiej możliwości?

13.To,  że  niewierzący  zaprzeczają  manifestacjom  dusz  jest
zrozumiałe samo przez się, bowiem nie wierzą oni w duszę;
dziwne jednak, że czynią tak ludzie, których wiara opiera się
na istnieniu duszy i jej przyszłości; dziwne, że zawzięli się



na  środki  umożliwiające  udowodnienie  jej  istnienia  i  za
wszelką cenę starają się dowieść, że to niemożliwe. Przecież
powinni  być  tym  raczej  zainteresowani,  a  fakty  takie
przyjmować  z  radością,  jako  pomoc  Opatrzności;  mają
bowiem  okazję  odparcia  zarzutów  przeciwników  przy  pomocy
niepodważalnych dowodów; a tak sami przeczą własnej religii.
Żalą  się  bez  przerwy  na  wzrost  niewiary,  co  dziesiątkuje
szeregi wiernych; a gdy pojawia się najpotężniejszy środek
zapobieżenia tej sytuacji, walczą z nim bardziej uparcie niż
sami niewierzący. Następnie, gdy ilość dowodów nie pozwala już
mieć  jakichkolwiek  wątpliwości,  sięgają  jako  po  argument
największego kalibru po zapis w prawie Mojżeszowym, o którym
nikt nawet nie myślał, oraz nadają mu rangę i znaczenie nigdy
wcześniej nieistniejące. I są tak zadowoleni, że udało się go
znaleźć, że nawet nie zauważają, iż przemawia on na korzyść
teorii spirytystycznej.

14.Wszelkie  przytoczone  argumenty  przeciwko  kontaktowaniu
się z Duchami dają się obalić po poważnej analizie; zaciętość
przeciwników spirytyzmu pokazuje, jak wielkie znaczenie ma dla
nich ten problem; w przeciwnym bowiem razie podchodziliby do
sprawy z mniejszym uporem.

Widząc  krucjaty  przedstawicieli  rozmaitych  wyznań
przeciwko manifestacjom Duchów, można by powiedzieć, że się
ich boją. Być może prawdziwym powodem takiego postępowania
jest obawa, iż Duchy mające wgląd w zbyt wiele rzeczy mogłyby
oświecić ludzi o sprawach, które lepiej by było pozostawić w
cieniu; mogłyby ujawnić prawdziwy obraz innego świata oraz
prawdziwe warunki, które należy spełnić, by być w tym świecie
szczęśliwym  lub  nie.  Dlatego  też,  skoro  można  mówić  do
dziecka:  „Nie  idź  tam,  bo  porwie  cię  Baba–Jaga!”,  równie
dobrze  można  powiedzieć:  „Nie  wywołujcie  Duchów,  bo  to
diabeł”.  To  jednak  nie  ma  znaczenia,  bowiem  jeśli  nawet
zabroni się ludziom wywoływać Duchy, to nie da się zabronić
Duchom  odwiedzania  ludzi  i  ukazania  sprawy  we  właściwym
świetle.



Religia oparta na prawdzie nie musi się obawiać światła, bo
światło ukazuje prawdę, a nad nią demony nie mają władzy.

15.Odrzucanie  komunikatów  z  zaświatów  to  odrzucanie
potężnego środka zdobywania wiedzy, z której sama przez się
wypływa  nauka  oraz  przykłady  na  przyszłość.  Poza  tym
doświadczenie  uczy  nas,  jak  wiele  dobra  można  uczynić
odwracając  od  zła  niedoskonałe  Duchy;  tym,  które  cierpią,
pomagając odłączyć się od materii i poprawić się; zakazanie
utrzymywania takich kontaktów równałoby się pozbawieniu tych
nieszczęśliwych dusz pomocy, którą możemy im ofiarować. Pewien
Duch  w  następuj  ących  słowach  oddał  istotę  wywoływania  w
celach miłosiernych:

„Każdy  cierpiący  i  smutny  Duch  opowie  wam  o  przyczynach
swego upadku; o szaleństwach, które go pogrążyły; ukaże wam
swe nadzieje, wewnętrzne zmagania i strach; opowie o wyrzutach
sumienia,  bólu  i  rozpaczy;  ukaże  wam  Boga  słusznie
zdenerwowanego, który karze grzesznika z całą surowością swej
sprawiedliwości. Gdy będziecie go słuchać, odczujecie litość
wobec Ducha i strach o was samych; i jeśli wysłuchacie jego
skarg, zobaczycie, że Bóg nigdy go nie opuszcza i czeka na
pokutującego grzesznika z wyciągniętymi doń ramionami; czeka,
aż ten postara się poprawić. Ujrzycie rozwój winowajcy, do
którego mieliście szczęście i chwałę się przyczynić; będziecie
mu towarzyszyć, z ochotą i miłością chirurga obserwującego
zabliźnianie  się  rany,  którą  zajmuje  się  każdego  dnia”
(Bordeaux, 1861).

 

Allan Kardec Niebo i piekło

 


