
Leon Denis 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

Wielka Zagadka 
 

Bóg i Wszechświat 

 

Księga Natury 

 

Prawo Krążenia, Etapy Życia 

 

Misja XX wieku 
 
 

Przekładu dokonała według wydania francuskiego, 

poprawionego i rozszerzonego przez autora 

Kazimierza Chobot 
 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 



Do czytelników 

 
W ciężkich godzinach życia, w dniach smutku i przygnębienia, 

otwórz tę książkę. Echo głosów z góry doda ci odwagi, natchnie 
cierpliwością, poddaniem się prawom wieczystym. 

 Gdzie i jak powziąłem zamiar jej napisania? Było to pewnego 
zimowego wieczoru, podczas przechadzki po lazurowym wybrzeżu 

Prowansji. Słońce chyliło się ku zachodowi nad cichym morzem. 
Jego złote promienie, ślizgając się po uśpionych falach, zapalały 

gorejące blaski na szczytach skał i przylądków, podczas gdy na 
bezchmurnym niebie żeglował bezszelestnie wąski sierp 

przybierającego księżyca. Wielka cisza osnuwała świat. Tylko daleki 
głos dzwonu wzywał wolno na Anioł Pański. Zadumany słuchałem 

stłumionych odgłosów i ledwo dosłyszalnych szmerów, dolatujących 
z miast, tętniących życiem zimowego, świątecznego dnia- i głosów, 

które śpiewały w mej duszy. 

 Myślałem o beztrosce ludzi, którzy upajają się uciechami, aby 
łatwiej zapomnieć o celu życia, jego nieodzownych obowiązkach, 

jego ciężkiej odpowiedzialności. Morze z lekka falujące, przestwór, 
który z wolna zaiskrzał się gwiazdami, przenikliwe zapachy mirtów i 

sosen, daleki dźwięki w ciszy wieczoru, wszystko to rzucało na mnie 
i dokoła mnie jakiś czar subtelny, wewnętrzny i głęboki. 

 Jakiś głos rzekł mi: „Wydaj książkę, którą ci natchniemy, małą 
książkę, obejmującą wszystko, co dusza ludzka powinna znać, aby 

się mogła łatwiej orientować na swojej drodze; wydaj książkę, która 
wykaże wszystkim, że życie nie jest rzeczą błahą i nie można go 

traktować lekko. Jest ono bowiem walką o zdobycie nieba, 
wzniosłym i ważnym dziełem budowania, doskonalenia się, dziełem 

podlegającym prawom wspaniałym i sprawiedliwym, nad którymi 
unosi się wiekuista Sprawiedliwość, miarkowana przez Miłość”. 

 

* 
 

Sprawiedliwość! Jeśli jest na tym świecie jakaś potrzeba, 
jakaś konieczność niezbędna dla tych wszystkich, którzy cierpią, 

których dusza jest rozdarta, czyż nie jest nią potrzeba wiary, 
pewności, że sprawiedliwość nie jest pustym słowem, że istnieje 

gdzieś nagroda za wszystkie cierpienia, istnieje uświęcenie 
wszystkich obowiązków, pociecha za wszystkie nieszczęścia? 

 Otóż, jakiekolwiek byłyby nasze poglądy polityczne i 
społeczne, musimy przyznać, iż sprawiedliwość absolutna, 

najwyższa jest nie z tego świata. Instytucje ludzkie jej nie 
dosięgają. 

A choćbyśmy zdołał poprawić i udoskonalić te instytucje, a 
tym samym zmniejszyć wiele zła, znieść wiele nierówności i usunąć 

wiele nędzy, to jednak istnieją przyczyny cierpień, okrutne 

ułomności wrodzone, przeciw którym jesteśmy bezsilni: utrata 



zdrowia, wzroku, rozumu, rozłąka z istotami ukochanymi i cały 

niezmierny korowód cierpień moralnych, tym dotkliwszych, im 
wrażliwszy jest człowiek i im wyższa jest cywilizacja. 

Jeśli istnieje sprawiedliwość absolutna, całkowita, może ona 
się przejawić tylko w zaświatach. Lecz któż nam udowodni, że te 

zaświaty nie są mitem, złudzeniem, urojeniem? Mijały religie, 
filozofie; narzucały na duszę ludzką suty płaszcz swoich pojęć i 

swoich nadziei. A jednak zwątpienie wciąż czai się na dnie sumień 
ludzkich; poddano drobiazgowej i uczonej krytyce wszystkie dawne 

teorie i z całego wspaniałego dorobku pozostały tylko ruiny. 
Ale podówczas na wszystkich punktach globu pojawiły się 

fenomeny psychiczne. Różnorodne, ciągłe a niezliczone przynosiły 
dowód istnienia świata duchowego, niewidzialnego, rządzonego 

prawami ścisłymi i niezmiennymi – świat, który kryje w swych 
głębiach tajemnicę naszego pochodzenia i naszego przeznaczenia1. 

Powstała nowa wiedza, oparta na doświadczeniach, na 

badaniach i świadectwach znakomitych uczonych. Dzięki niej 
nawiązuje się stosunki z tym światem niewidzialnym, który nas 

otacza i potężne objawienie spływa na ludzkość, jako fala czysta i 
odradzająca. 

 
* 

 
Nigdy, być może na przestrzeni dziejów nie odczuwała Francja 

głębokiej konieczności nowej orientacji w dziedzinie moralnej. 
Religie, przyznajmy to, straciły wiele ze swego znaczenia, a zatrute 

owoce materializmu pojawiają się wszędzie. Wywołały już między 
narodami owo krwawe starcie, z którego nauki, niestety, niewiele 

skorzystaliśmy2. W dobie obecnej prowadzi się dalej zgubne dzieło. 
obok egoizmu i zmysłowości jednych panoszy się brutalność i 

pożądliwość innych. Mnożą się gwałty, mordy i samobójstwa. Strajki 

przybierają charakter coraz tragiczniejszy. Jest to walka klas, 
rozpętanie żądz i szaleństwa. Głos ludu podnosi się i grzmi; 

nienawiść małych względem tych, którzy posiadają i używają, 
usiłuje przejść z dziedziny teorii do dziedziny czynów. W obyczaje 

robotnicze wdzierają się praktyki barbarzyńskie, niszczące wszelką 
cywilizację. Taki stan rzeczy, pogarszając się coraz bardziej, może 

nas doprowadzić prostą drogą do wojny domowej i zdziczenia. 
To są wyniki błędnego wychowania narodowego. Od wieków 

ani szkoła, ani Kościół nie wykładali ludowi tego, co on powinien 
przede wszystkim wiedzieć: jaki jest powód i cel istnienia, jakie 

prawo przeznaczenia oraz prawdziwy sens obowiązków i 
odpowiedzialności, które z niego wynikają. Stąd wszędzie u góry, 

                                                 
1
 zob. L. Denis, W świecie niewidzialnym; Spirytyzm i mediumizm; Chrystianizm i spirytyzm: naukowe 

dowody życia pośmiertnego. 
2
 mowa o wydarzeniach I wojny światowej – przyp. red. 



jak i u dołu, nieład w duszach i sumieniach, zamęt, demoralizacja, 

anarchia. Grozi nam upadek społeczny. 
Czyż trzeba będzie zejść aż w głąb otchłani nieszczęść 

politycznych, aby ujrzeć popełniony błąd i zrozumieć, iż przede 
wszystkim trzeba odszukać promień światła, który oświeca wielki 

pochód ludzkości po krętej drodze, poprzez trzęsawiska i progi 
skalne? 

 
 

 
 

 

Część pierwsza 

 

Bóg i wszechświat 
 

 

I. Wielka zagadka 
 

Czy istnieje jakiś cel, czy istnieje jakieś prawo we 

wszechświecie? 
Czy może wszechświat ten nie jest tylko otchłanią, w której 

myśl się zatraca, nie znajdując punktu oparcia i krąży wokoło, jak 
zwiędły liść pod tchnieniem wiatru? 

 Czy istnieje jakaś siła, jakaś nadzieja, pewność, która 
mogłaby nas wznieść ponad szarzyznę naszego istnienia ku celowi 

wyższemu, ku zasadzie, istocie, utożsamiającej dobro, prawdę, 
mądrość? Czy też nie ma nic w nas i dokoła nas oprócz zwątpienia, 

niepewności i ciemności? 
 Człowiek, myśliciel zagłębia wzrok w niezmierzone 

przestworza. Bada głębiny niebios. Szuka tam rozwiązania dwóch 
wielkich zagadnień: zagadnienia świata i zagadnienia życia. 

Zastanawia się nad majestatycznym wszechświatem, w którym 
czuje się jak zanurzony. 

 Śledzi wzrokiem bieg olbrzymów przestworzy, słońc nocy, 

przerażających ognisk, których światło przenika ponure bezkresy. 
Pyta te gwiazdy, te niezliczone światy, ale one przechodzą w 

milczeniu, zdążając swoją drogą ku celowi, którego nikt nie zna. 
Przygniatająca cisza panuje nad otchłanią, otula człowieka i czyni 

ten wszechświat jeszcze bardziej uroczystym3. 
 A jednak dwie rzeczy we wszechświecie zjawiają się nam na 

pierwszy rzut oka: materia i ruch, substancja i siła. Światy są 

                                                 
3
 Cisza ta jest względna i wynika jedynie z niedoskonałości naszych zmysłów. 



utworzone z materii, a ta materia sama przez się bezwładna, 

porusza się. Któż wprawia ją tedy w ruch? Jakaż o siła ją ożywia? to 
pierwsze zagadnienie. Ale człowiek przenosi z kolei uwagę z 

nieskończoności na siebie samego. Tę materię i tę siłę powszechną 
odnajduje w sobie, a z nimi trzeci pierwiastek, za pomocą którego 

poznał, ujrzał i zmierzył inne - Rozum. 
 Wszelako inteligencja ludzka nie jest sama w sobie swoją 

własną przyczyną. Gdyby człowiek był sam dla siebie przyczyną, 
mógłby utrzymać i zachować moc życia, która jest w nim; 

tymczasem moc ta, podległą zmianom i upadkom, wymyka się jego 
woli. 

  
* 

 
 Skoro rozum jest w człowieku, powinien się znajdować i w tym 

wszechświecie, którego on stanowi nieodłączną cząstkę. To, co 

istnieje w części, musi się znajdować i w całości. Materia jest tylko 
szatą, dotykalną i zmienną formą, którą przywdziewa życie: trup nie 

myśli, ani się nie rusza. Siła jest po prostu czynnikiem, powołanym 
do podporządkowania funkcji życiowych. A więc rozum rządzi 

światem. 
 Rozum ten przejawia się przez prawa, prawa mądre i 

głębokie, rządzące wszechświatem i utrzymujące go. 
 Wszystkie badania, wszystkie prace wiedzy współczesnej 

dowodzą działania praw naturalnych, które Prawo najwyższe 
obejmuje i spaja w jedną całość, stwarzając harmonię powszechną. 

Przez to prawo przejawia się Inteligencja najwyższa, jako świadomy 
rozum, jako Jedność powszechna, w której zbiegają się, łączą i 

zlewają z sobą wszystkie stosunki, do której przychodzą wszystkie 
istoty, by zaczerpnąć siły, światła i życia. Jest to istota absolutna i 

doskonała, jest to niezmienna zasada i wiekuiste źródło wszelkiej 

wiedzy, wszelkiej prawdy, wszelkiej mądrości, wszelkiej miłości. 
  

* 
 

 Można wszelako przewidzieć pewne zarzuty. Mógłby mi ktoś 
na przykład powiedzieć: teorie o materii, sile i inteligencji, takie, 

jakie tworzyły do niedawna szkoły naukowe i filozoficzne, już się 
przeżyły. Zastępują je nowe pojęcia. Fizyka obecna wykazuje nam, 

że materia się rozkłada przy analizie, rozszczepiając się na ośrodki 
sił i że siła zostaje wchłonięta przez eter wszechświata. 

 Tak, zapewne, systemy starzeją się i umierają, lecz idea 
wieczysta pojawiła się w formach coraz to nowszych i bogatszych. 

Materializm i spirytualizm są przejściowymi postaciami wiedzy. Ani 
materia, ani duch nie są tym, za co je uważały dawne szkoły, a być 

może, że materia, myśl i życie są ze sobą złączone ścisłymi 

więzami, które zaczynamy dostrzegać. 



 Niemniej pewne fakty pozostają i nasuwają się inne 

zagadnienia. Materia i siła są wchłaniane przez eter, czymże jednak 
jest eter? Jest to – mówią nam – materia pierwotna, ostateczne 

podłoże wszelkich ruchów4. Sam eter przebiegają niezliczone 
drgania: promieniowania świetlne i cieplne, prądy elektryczne i 

magnetyczne. Otóż ruchy te muszą być regulowane w jakiś sposób. 
 Siła rodzi ruch, ale siła nie jest prawem. Działając na ślepo i 

bez kierownictwa nie mogłaby wytworzyć porządku i harmonii we 
wszechświecie. A wszakże ład i harmonia występują 

niezaprzeczalnie. Na szczycie drabiny sił zjawia się energia 
myślowa, wola, rozum, który tworzy formy i ustala prawa5. 

 Mógłby nam jeszcze ktoś powiedzieć: więc bezład jest rzeczą 
względną, skoro materia jest skupieniem energii. Istotnie wszystkie 

cząsteczki składowe ciał są w ruchu, jednakowoż energia, 
nagromadzona w tych ciałach może osiągnąć moc działania dopiero 

wtedy, gdy składająca się na nie materia ulegnie rozkładowi. Nie 

zachodzi ten wypadek z planetami, których pierwiastki 
przedstawiają materię w ostatnim stopniu zgęszczenia. Ruchów ich 

nie można tłumaczyć przez siłę wewnętrzną, tylko przez działanie 
energii zewnętrznej. 

 „Bezwładność, mówi G. Lebon6, jest to opór niewiadomego 
pochodzenia, który ciała stawiają ruchowi, albo zmianie ruchu. Opór 

ten daje się zmierzyć, a wielkość jego określa się nazwą masy. 
Masa jest więc miarą bezwładności materii, współczynnikiem oporu, 

stawianego ruchowi”7. 
 Od Pitagorasa aż do Claude’a Bernarda8 wszyscy myśliciele 

twierdzą, że materia jest pozbawiona samodzielności. 
 Wszelkie usiłowania, by doszukać się w bezwładnej substancji 

samodzielności, zdolnej do organizowania i wytłumaczenia siły, 
zawiodły. 

 Trzeba więc z konieczności uznać istnienie pierwszego 

transcendentalnego motoru, chcąc objaśnić system świata. 

                                                 
4
 Autor odnosi się tu do uznawanej przez ówczesny świat naukowy teorii eteru kosmicznego, czyli 

hipotetycznej substancji wypełniającej cała przestrzeń. Koncepcja eteru upadła wraz z powstaniem 

szczególnej teorii względności, którą stworzył Albert Einstein w 1905 roku. – przyp. red. 
5
 G. Lebon pomimo swych przemilczeń musi przyznać („Ewolucja materii”, s. 275.): Wszystkie te 

urządzenia tak znakomite, tak cudownie przystosowane do celu, są kierowane przez siły, które się 

zachowują dokładnie tak, jak gdyby posiadały jasnowidzenie, znacznie wyższe od rozumu. To, co one 

spełniają nieustannie, przewyższa niesłychanie wszystko, co może urzeczywistnić wiedza, choćby 

najbardziej posunięta”. 
6
 Le Bon Gustave (1841-1931), francuski socjolog, psycholog, antropolog i lekarz. Zainicjował badania 

dotyczące psychologii tłumu i zbiorowości w aspekcie mechanizmu deindywidualizacji zachowań 

ludzkich – przyp. red. 
7
 „Revue scientifique” 17.X.1903 

8
 Bernard Claude (1813-1878), fizjolog francuski. Jeden z twórców nowoczesnej fizjologii i medycyny 

doświadczalnej. Odkrył nerwy współczulne zwężające i rozszerzające naczynia krwionośne, glikogen, 

rolę wątroby w przemianie węglowodanów i jej funkcję wewnątrzwydzielniczą, a także trawienne 

właściwości soku trzustkowego. Opracował metodę oznaczania zawartości tlenu we krwi. Twórca 

podstaw pojęcia homeostazy. Uznał metodę doświadczalną za warunek rozwoju medycyny  – przyp. 

red. 



Mechanizm niebieski nie tłumaczy się sam przez się, musimy 

przyjąć istnienie początkowej siły poruszającej. Pierwotna mgławica, 
rodzicielka słońca i planet, była ożywiona ruchem wirowym. Lecz kto 

jej nadał ten ruch? Odpowiedzmy bez wahania: Bóg!9 
  

* 
 

 Czy tylko wiedza współczesna objawia nam Boga, Istotę 
wszechświata? 

 Człowiek bada historię Ziemi. Przywołuje wspomnienia o 
zmarłych, rzeczach, o pokoleniach, które spoczywają pod pyłem 

wieków. Zapytuje naiwnej wiary prostaczków i rozumnej wiary 
uczonych i wszędzie, nad sprzecznymi poglądami i dysputami szkół, 

nad współzawodnictwem kast, interesów i namiętności, wszędzie 
widzi porywy  wzloty myśli ludzkiej ku wielkiej Przyczynie, która 

czuwa, wzniosłą i milcząca, pod tajemniczą zasłoną rzeczy. 

 Od zamierzchłych czasów we wszystkich środowiskach wznosi 
się skarga ludzka ku temu Duchowi Boskiemu, ku tej Duszy świata, 

która czai się pod różnymi nazwami, ale która pod imionami: 
Opatrzności, Wielkiego Budowniczego, Istoty Najwyższej, Ojca 

Niebieskiego – jest zawsze Ośrodkiem, Prawem, Rozumem 
Powszechnym, w którym świat się poznaje, staje się panem siebie, 

odnajduje swoją świadomość i swoje „ja”. 
 Tak to ponad nieustannym przypływem i odpływem czynników 

przejściowych i zmiennych, ponad rozmaitością i nieskończonością, 
różnorodnością istot i rzeczy, które stanowią dziedzinę natury i 

życia, napotyka myśl we wszechświecie na tę zasadę stałą, 
niezmienną, na tę Jednię świadomą, w której łączą się treść i 

substancja i która jest pierwszym źródłem wszystkich świadomości i 
wszystkich form. Bo świadomość i forma, treść i substancja, nie 

mogą istnieć jedna bez drugiej. Łączą się, by ustanowić tę żyjącą 

Jednię, tę Istotę absolutną i niezbędną, źródło wszelkich istot, które 
nazywamy Bogiem. 

 Lecz język ludzki jest niezdolny wyrazić ideę Istoty 
nieskończonej. Z chwilą, gdy tylko posługujemy się imionami i 

nazwami, ograniczamy to, co jest bez granic. Wszystkie określenia 
są niewystarczające i w pewnej mierze wprowadzają w błąd. Myśl 

jednak potrzebuje określeń, żeby się móc wyrazić. Najmniej daleki 
od rzeczywistości jest to, którym kapłani egipscy oznaczali Boga: 

„Jestem, to znaczy jestem Istotą do najwyższego stopnia absolutną, 
wieczną, Istotą, z której wypływają wszystkie istnienia. 

  
* 

 
 Odwieczne nieporozumienie dzieli w tych sprawach szkoły 

filozoficzne. 

                                                 
9
 zob. Dodatek nr 1 na końcu dzieła. 



 Materializm widział we wszechświecie tylko substancję i siłę. 

Nie chciał znać najsubtelniejszych stanów materii, jej 
nieskończonych przeistoczeń. Spirytualizm nie widzi jeszcze w Bogu 

innego pierwiastka, jak tylko duchowy. Uważa za niematerialne 
wszystko, co nie podpada pod nasze zmysły. Oba są w błędzie. 

Nieporozumienie, które je dzieli, ustąpi dopiero wówczas, gdy 
materialiści w swoim pierwiastku, a spirytualiści w swoim Bogu 

zobaczą źródło trzech elementów: materii, siły i rozumu, których 
zjednoczenie stanowi życie powszechne. 

 Żeby to uznać, wystarczy zrozumieć dwie rzeczy: jeśli się 
przyjmie, że substancja jest na zewnątrz Boga, wówczas Bóg nie 

jest nieskończonym, a ponieważ świadomość istnieje w świecie 
obecnym, musi więc oczywiście znajdować się w i tym, co było 

Początkiem tego świata. 
 Atoli nauka, zabłąkawszy się w ciągu pół wieku w pustyniach 

materializmu i pozytywizmu, i poznawszy ich jałowość, zmienia 

obecnie kierunek. We wszystkich dziedzinach: fizyce, chemii, 
biologii, psychologii, zdąża dziś pewnym krokiem ku tej wielkiej 

jedności, którą dostrzega na dnie wszystkiego. Wszędzie poznaje 
ona jedność materii, jedność sił, jedność praw. Poza każdą materią, 

pozostającą w ruchu, znajduje się siła, a siła jest tylko rzutem 
myśli, woli w materię. Wieczna twórczość, wieczne odradzanie się 

istot i rzeczy jest ustawicznym rzutem myśli Boskiej we 
wszechświat. 

 Powoli zasłona się podnosi; człowiek zaczyna spostrzegać 
wzniosłą ewolucję życia na powierzchni światów. Widzi 

ustosunkowanie wzajemne sił i przystosowanie kształtów i organów 
do wszystkich środowisk. 

 Wie, że życie się rozwija, przekształca, wysubtelnia w miarę 
posuwania się po swej bezmiernej spirali. Pojmuje, że wszystko 

zdąża do jednego celu, którym jest ustawiczne doskonalenie się 

istoty i wzrastanie w niej sumy dobra i piękna. 
 Nawet i tu na ziemi może człowiek śledzić to wspaniałe prawo 

postępu w całej powolnej pracy natury, od najniższych form bytu, 
od zielonej komórki, unoszącej się w łonie wód, aż do człowieka 

świadomego, w którym przejawia się jedność życia i wyżej ponad 
nim, ze stopnia na stopień, w nieskończoność. A to wznoszenie się 

staje się zrozumiałe i daje się wytłumaczyć tylko istnieniem 
pierwiastka powszechnego, nieustającej, wieczystej energii, która 

przenika całą naturę; ona to powoduje i kieruje ową bezkarną 
ewolucją istot i światów ku lepszemu, ku dobru. 

 Bóg, tak jak my Go pojmujemy, nie jest więc Bogiem 
wschodniego panteizmu, zlewającym się z wszechświatem, ani 

Bogiem antropomorficznym, monarchą niebios, wyodrębniającym 
się od świata, takim Bogiem, o jakim mówią nam religie Zachodu, 

Bóg przejawia się przez wszechświat, będący Jego widomym 

wyobrażeniem, ale nie zlewa się z nim. Tak samo, jak w nas 



jedność świadoma, dusza, nasze „ja” trwa wśród ustawicznych 

przeobrażeń materii cielesnej, tak i wśród przekształceń 
wszechświata i ustawicznego odnawiania jego części trwa Istota 

niezmienna, która jest duszą, świadomością, jaźnią, ożywiającą go, 
udzielającą mu ruchu i życia. 

 A ta wielka Istota, absolutna i wieczna, która zna nasze 
potrzeby, słyszy nasze wezwania i modły, odczuwa nasze cierpienia, 

jest jak bezmierne ognisko, w którym wszystkie istoty przez 
komunię myśli i uczucia czerpią siły, pomoc i natchnienie, 

prowadzące je na drogach przeznaczenia, podtrzymujące je w 
walkach, pocieszające w nieszczęściach, podnoszące w słabościach i 

upadkach. 
  

* 
 

 Nie szukaj Boga w świątyniach z kamienia i marmuru, 

człowiecze, który pragniesz Go poznać – ale w wiecznej świątyni 
Natury, w bezmiernych przestworzach, zasianych rojem światów, w 

potężnym rytmie życia, jakie się przejawia na ich powierzchni, w 
czarownej mozaice krajobrazów – równin, dolin, gór i mórz – jakich 

ci dostarcza twoja ojczyzna ziemska. Wszędzie, wśród blasku dnia, 
czy pod płaszczem gwieździstym nocy, na brzegu burzliwego morza, 

czy w ustroni leśnej – jeśli tylko umiesz się skupić, usłyszysz głosy 
przyrody i subtelne nauki, które ona szepce do ucha tym, co w 

cichej zadumie zgłębiają jej tajemnice. 
 Ziemia płynie bez szmeru w przestworzach. Ta masa o 

dziesięciu tysiącach mil w obwodzie ślizga się na falach eteru, jak 
ptak w powietrzu. Nic nie zdradza jej potężnego biegu – żadne 

skrzypnięcie kół, żaden plusk fal. W milczeniu posuwa się ziemia, 
tocząc się pomiędzy swymi siostrami niebieskimi. Cała potężna 

machina wszechświata jest w ruchu; milion słońc i światów, 

składających się na nią, światów, wobec których nasz jest tylko 
małym dzieckiem. Nie spoczywają ani chwili w bezruchu, mkną 

naprzód, wymijając się nawzajem, posuwając się po swoich torach z 
przerażającą szybkością – a żaden dźwięk, żaden wstrząs nie 

zdradza tego gigantycznego mechanizmu. Wszechświat pozostaje 
niezmącenie spokojny. Jest w tym równowaga absolutna, jest w 

łonie rzeczy, ale której obecność objawia się myśli i sercu, nęcąc 
badacza jak otchłań. 

 Gdyby Ziemia obracała się z hałasem, gdyby mechanizm 
świata poruszał się z trzaskiem, wówczas ludzie przerażeni schyliliby 

czoła i uwierzyliby. Lecz nie! Dzieło przerażająco wielkie spełnia się 
bez wysiłków. Globy i słońca unoszą się w nieskończoności tak 

lekko, jak piórka na wietrze. Naprzód, wciąż naprzód! W wirowym 
tańcu mkną światy, strzeżone przez moc niewidzialną. 

 Wola, która kieruje wszechświatem, ukrywa się przed 

wszystkimi oczyma; wszystko ułożone jest w ten sposób, że nikt nie 



jest zniewalany do myślenia o niej. Jeśli porządek i harmonia 

Kosmosu nie wystarczą do przekonania człowieka, ma wolną wolę – 
Bóg nie przymusza niedowiarka, by szedł doń. 

 Podobnie ma się rzecz w sprawach moralnych. Nasze żywoty 
się toczą i wypadki następują po sobie bez widocznego związku. 

Lecz nieustająca sprawiedliwość unosi się w górze nad nami i 
reguluje nasze przeznaczenia według zasady, która nigdy nie 

gaśnie, która wszystko wiąże w łańcuch przyczyn i skutków. Ich 
zespół stanowi harmonię, którą duch wyzwolony z pęt przesądów, 

oświecony promieniami mądrości, odkrywa i podziwia. 
 Co wiemy o wszechświecie? Nasze oko spostrzega tylko 

ograniczony obszar królestwa rzeczy stworzonych. Tylko ciała 
materialne, podobne do naszych, są dla niego dostępne. Materia 

subtelna, delikatna, wymyka się naszemu poznaniu. Widzimy tylko 
to, co jest najgrubsze w naszym otoczeniu. Wszystkie światy 

fluidalne, wszystkie kręgi, gdzie się rozpościera życie wyższe, życie 

promienne, są niedostępne dla wzroku ludzkiego. My znamy tylko 
światy nieprzezroczyste i ciężkie, poruszające się na sklepieniu 

niebieskim. Przestrzeń, która je dzieli, wydaje nam się pusta. 
Wszędzie otwierają się, jak się nam wydaje, ogromne otchłanie. To 

nieprawda! Wszechświat jest cały wypełniony. 
 W przestworzach, między tymi materialnymi światami 

planetarnymi, kołyszącymi się w przestrzeni, a stanowiącymi raczej 
więzienia, galery dla swoich mieszkańców, rozpościerają się 

królestwa innego życia, życia duchowego, promiennego, którego 
nasze grube zmysły nie potrafią dostrzec, bo pod jego 

promieniowaniem skruszyłyby się, jak szyba uderzona kamieniem. 
 Mądra przyroda ograniczyła nasze postrzeganie i naszą 

wrażliwość. Prowadzi nas tylko krok za krokiem po ścieżce wiedzy. 
Powoli, etap po etapie, życie po życiu, wiedzie nas do poznania 

wszechświata, czy to widzialnego, czy to ukrytego. Nasza jaźń 

wspina się szczebel po szczeblu po drabinie olbrzymiej, wiodącej do 
Boga. A każdy z tych stopni przedstawia dla niej długi szereg 

wieków. 
 Gdyby światy niebieskie ukazały się nam nagle, bez zasłony, 

w całym swym blasku, olśniłyby nas, oślepiły. Ale nasze zmysły 
zewnętrzne zostały dostosowane do potrzeby i ograniczone. 

Rozwijają się i ulepszają w miarę, jak dana istota się wznosi po 
drabinie istnień i udoskonaleń. Podobnie ma się rzecz i z naszym 

poznaniem wewnętrznym w stosunku do praw moralnych. 
Wszechświat się odkrywa naszym oczom duchowym w miarę, jak 

rozwija się i wzrasta nasza zdolność pojmowania jego praw. 
Powolny jest proces wykluwania się dusz pod wpływem boskiego 

światła. 
 

* 

 



 Ku Tobie, Mocy Najwyższa! Jakiekolwiek imiona ci kto nadaje i 

jakkolwiek niedoskonale jesteś rozumiana – ku Tobie, źródło 
wieczne życia, dobroci, harmonii, wznoszą się nasze pragnienia, 

nasza ufność, nasza miłość. 
 Gdzie jesteś? W jakich to głębokich, mistycznych niebiosach 

jesteś ukryta? Ileż to dusz myślało, że wystarczy opuścić ziemię, 
aby cię znaleźć! Lecz ty jesteś niewidzialna w świecie duchowym tak 

samo, jak w świecie ziemskim, niewidzialna dla tych, którzy jeszcze 
nie zdobyli czystości, wystarczającej dla odbicia Twych boskich 

promieni. 
 A jednak wszystko objawia i przejawia Twoją obecność. 

Wszystko to, co w naturze i wśród ludzi opiewa i sławi miłość, 
dobroć, doskonałość, wszystko, co żyje i oddycha, jest przejawem 

Boga. Siły potężne, które ożywiają wszechświat, wieszczą istnienie 
Inteligencji boskiej; a poza nimi przejawia się majestat Boga w 

historii ludzkości przez działanie wielkich dusz, które niby 

niezmierne fale przynoszą na wybrzeża ziemskie wszystkie moce 
dzieł mądrości i miłości. 

 I jest Bóg także w każdym z nas, w żywej świątyni 
świadomości. Tam to jest miejsce święte, owo sanktuarium, gdzie 

ukrywa się iskra Boża. 
 O ludzie! Nauczacie się wchodzić w głąb siebie samych, 

zgłębiać najwewnętrzniejsze skrytki swego „ja”; zapytujecie się 
siebie samych w milczeniu i samotności. A nauczacie się poznawać 

siebie, poznawać potęgę, ukrytą w was. Ona to wznosi i rozświetla 
w głębi naszej świadomości święte obrazy dobra, prawdy, 

sprawiedliwości – i wielbiąc te boskie obrazy, oddając im cześć w 
hołdzie codziennym, świadomość ta jeszcze ciemna oczyszcza się i 

rozjaśnia. Powoli światło w nas wzrasta. Jak świt przychodzi po 
nocy, jak stopniowo w sposób niedostrzegalny cienie ustępują przed 

blaskiem dnia, tak dusza oświeca się promieniami ogniska, które 

jest w niej samej i które budzi do życia w naszej myśli i w naszym 
sercu coraz to nowsze, zawsze niewyczerpane formy prawdy i 

piękna. To światło jest także przenikającą wszystko harmonią, jest 
głosem, który śpiewa w duszy poety, pisarza, wieszcza, głosem, 

który im inspiruje i dyktuje dzieła wielkie i mocarne, stwarzane 
przez nich dla podniesienia ludzkości. Lecz ci tylko odczują działanie 

tych fal, którzy zapanowawszy nad materią, przez wiekowe wysiłki 
okazali się godnymi tego wzniosłego obcowania, tej duchowej 

komunii, - ci, których zmysł wewnętrzny otworzył się dla wrażeń 
głębokich i zna mocne tchnienie, rozniecające ognie geniuszu, 

tchnienie, które owiewa czoła myślicieli i wstrząsa powiekami, 
skuwającymi jaźń człowieka. 

 
 

 

 



II. Jedność substancji wszechświata 

 
Wszechświat jest jednorodny, jakkolwiek pozornie troisty. 

Duch, siła i materia są, zdaje się, tylko trzema postaciami bytu, 
trzema stanami substancji niezmiennej w swej zasadzie, a 

nieskończenie zmiennej w swych przejawach. 
Wszechświat żyje i oddycha, ożywiony przez dwa potężne 

prądy: wchłaniania i wyłaniania. Przez to rozszerzenie się, przez 
owo tchnienie bezmierne, Bóg, Istota istot, Dusza wszechświata, 

stwarza. Przez swoją miłość przyciąga do siebie. Wibracje Jego Myśli 
i Jego woli, pierwsze źródła wszystkich sił kosmicznych, wprawiają 

w ruch wszechświat i rodzą życie. 
 Materia, powiedzmy, jest tylko jednym ze stanów, jest 

przejściową postacią substancji wszechświata. Wymyka się analizie i 
znika pod obiektywem mikroskopu, by się rozłożyć w subtelne 

promieniowanie. Nie ma własnego istnienia; filozofie, które ją biorą 

za podstawę, opierają się na pozorze, na pewnego rodzaju złudzie10. 
 Jedność wszechświata, tak długo będąc zaprzeczaną, albo 

niezrozumianą, zaczyna być dostrzegana przez naukę. 
Siedemdziesiąt lat temu11 W. Crookes12 w trakcie badań nad 

materializacjami duchów odkrył czwarty stan materii, stan 
promienisty, a odkrycie to w swych skutkach zburzyło wszystkie 

dawne teorie klasyczne. Odróżniały one bowiem wyraźnie materię 
od siły. Obecnie wiemy, że materia i siła zlewają się w jedno. Pod 

działaniem gorąca najgęstsza materia przekształca się we fluidy, z 
kolei fluidy przechodzą w pierwiastek jeszcze subtelniejszy, który 

wymyka się naszemu poznaniu zmysłowemu. Każda materia może 
się przeistoczyć w siłę, a każda siła skupić się w materię, 

przebiegając w ten sposób bez ustanku koło13. 
 Doświadczenie sir W. Crookesa zostały potwierdzone przez 

legion badaczy. Najsławniejszy Roentgen nazwał promieniami X 

promieniowanie, wydzielane przez ampułki szklane; ma ono 
własność przechodzenia przez większość ciał nieprzeźroczystych i 

pozwala postrzegać i fotografować przedmioty niewidzialne. 
 Wkrótce potem Becquerel14 wykazał własności pewnych 

metali, polegające na wysyłaniu ciemnych promieni, które 

                                                 
10

 „Materia – powiedział W. Crookes – jest tylko sposobem ruchu”. (Proc. Roy. Soc. nr 205, s. 472) 
11

 Przekładu dokonano według wydania z 1921 r. – przyp. tłum. 
12

 Sir William Crookes (1832-1919) - angielski fizyk i chemik, odkrył pierwiastek chemiczny tal (Tl), 

pośrednio doprowadził do skonstruowania radiometru. Stworzył tzw. rurę Crookesa, poprzedniczkę 

lampy rentgenowskiej i spintaryskop. W 1870 r. stwierdził, że obowiązkiem nauki jest badanie zjawisk 

spirytystycznych. Wśród mediów, które badał byli m.in. Kate Fox, Florence Cook, czy Daniel Dunglas 

Home – przyp. red. 
13

 „Cała materia – powiedział Crookes – wróci do stanu eterycznego, z którego wyszła”. (Mowa na 

Kongresie chemii w Berlinie – 1903 r. ) 
14

 Becquerel Antoine Henri (1852–1908), wybitny chemik i fizyk francuski. Badając luminescencję soli 

uranu (1896), odkrył zjawisko promieniotwórczości naturalnej, za co otrzymał w 1903 Nagrodę Nobla 

– przyp. red. 



przenikają najgęstszą materię, podobnie jak promienie Roentgena i 

działają na klisze fotograficzne poprzez metalowe sztaby. 
 Rad, odkryty przez p. Curie15, wydziela ustawicznie ciepło i 

światło bez widocznego ubytku. Ciała, poddane jego działaniu, 
zaczynają same promieniować. Jakkolwiek ilość energii, 

wypromieniowanej przez ten metal jest znaczna, to jednak 
odpowiadająca jej utrata substancji materialnej jest prawie żadna. 

W. Crookes obliczył, że sto lat byłoby trzeba, żeby gram radu uległ 
rozkładowi16. 

 Więcej jeszcze. Genialne odkrycia G. Lebon17 dowiodły, że 
promieniowanie jest własnością ogólną wszystkich ciał. Materia 

może się rozpraszać w nieskończoność; jest ona tylko zgęszczoną 
energią. Tak więc obalona została teoria niepodzielności atomu, 

która od dwóch tysięcy lat stanowi podstawę fizyki i chemii, a wraz 
z nią stało się nieistotne klasyczne odróżnienie między ważkim i 

nieważkim18. Wszechwładztwo materii, którą uważano za absolutną 

i wieczną, już się kończy. 
 Trzeba więc przyznać, że wszechświat nie jest bynajmniej 

takim, jakim wydawał się naszym słabym zmysłom. Świat fizyczny 
stanowi tylko najniższą jego cząstkę. Na zewnątrz kręgu naszego 

postrzegania istnieje nieskończoność sił i form subtelnych, których 
wiedza aż dotąd nie znała. Dziedzina świata niewidzialnego jest 

znacznie obszerniejsza i bogatsza, niż dziedzina świata widzialnego. 
 Badając pierwiastki, z których zbudowany jest wszechświat, 

błądziła wiedza przez wieki, a teraz musi burzyć to, co z takim 
trudem zbudowała. Dogmat naukowy o niepodzielności i 

niezniszczalności atomu, upadając, pociąga za sobą wszystkie teorie 
materialistyczne. Istnienie fluidów, głoszone przez spirytystów od 

pięćdziesięciu lat – co ściągało na nich tyle szyderstw ze strony 
uczonych oficjalnych – stwierdziły potem badania w sposób 

najściślejszy. 

 Istoty żywe wydzielają również promieniowania różnorodnej 
natury. Promienie ludzkie, zmieniając kształt i natężenie pod 

działaniem woli, wywierają wpływ na klisze fotograficzne swoim 
tajemniczym światłem. Wpływy te czy to nerwowe, czy psychiczne, 

znane od dawna magnetyzerom i spirytystom, ale zaprzeczane 
przez wiedzę, zostały obecnie potwierdzone w sposób 

niezaprzeczalny przez fizjologów. W ten sposób znaleziona została 
zasada telepatii. Działanie myśli, rzuty woli przenoszą się przez 
                                                 
15

 Skłodowska-Curie Maria (1867-1934), wybitna fizyczka i chemiczka polska żyjąca i pracująca we 

Francji, pierwsza kobieta będąca profesorem Sorbony, żona P. Curie. Wraz z nim w 1898 odkryła rad i 

polon. Współtwórczyni nauki o promieniotwórczości (wprowadziła nazwę radioaktywność), autorka 

pionierskich prac z fizyki i chemii jądrowej. Brała udział w doświadczeniach mediumicznych z 

Eusapią Palladino - przyp. red. 
16

 zob. G. Lebon „Revue scientifique” 24. X.1903, s. 518. 
17

 zob. „Revue scientifique 17, 24, 31. X. 1903 
18

 Od wieków upierano się przy teorii atomów i broniono jej, nic w tej sprawie nie wiedząc. Berthelot 

określił ją jako „dowcipny i subtelny romans” (B., „La Synthese chimique” 1876, s. 164.). Widać stąd 

– mówi Lebon – że pewne dogmaty naukowe nie mają więcej trwałości, niż bóstwa starożytne. 



przestrzeń, jak wibracje dźwięku i fale światła i wywierają wpływ na 

organizmy nastawione sympatycznie do organizmu wysyłającego. 
Dusze pokrewne myślą i uczuciem mogą wymieniać wzajemnie swe 

wypływy na wszelką odległość, podobnie otchłanie przestrzeni. 
 Tu znajduje wyjaśnienie również tajemnica gorącej sympatii 

lub niezwalczonej niechęci, jakiej doznają niekiedy ludzie jedni dla 
drugich od pierwszego wejrzenia. 

 Większość zagadnień psychologicznych, jak sugestia, 
porozumiewanie się na odległość, działanie tajemne poprzez 

przeszkody – znajdzie tu również wyjaśnienie. Świta nam dopiero 
jutrzenka prawdziwego poznania. Pole jednak do badań jest szeroko 

otwarte, a wiedza święci coraz to nowe zdobycze, krocząc po 
drodze, bogatej w niespodzianki. Świat niewidzialny objawia się 

jako sama podstawa wszechświata, jako wieczyste źródło energii 
fizycznych i życiowych, które ożywiają Kosmos. 

 W ten sposób upada główny argument tych, którzy przeczą 

możności istnienia duchów. Nie mogli pojąć życia niewidzialnego, 
gdyż nie przypuszczali istnienia „substratum”, substancji, 

niepodpadającej pod nasze zmysły. Otóż naraz znajdujemy w 
świecie nieważkim pierwiastki składowe życia tych istot i siły, które 

im są potrzebne dla przejawienia swego istnienia. 
 Zjawiska spirytystyczne wszelkiego rodzaju dadzą się 

wytłumaczyć przez fakt, że znaczny i stały wydatek energii może się 
dokonywać bez widocznej utraty materii. Aporty, spontaniczna 

dematerializacja i materializacja przedmiotów w zamkniętych 
pokojach, wypadki lewitacji, przechodzenia duchów przez ciała 

stałe, ich zjawianie się i materializacja, co wywołało tyle zdumienia i 
szyderstw, wszystko to staje się łatwe do przyjęcia i zrozumienia, 

gdy zna się grę sił i czynników, biorących udział w tych zjawiskach. 
Duchy od dawna objawiły prawa i zasady owego rozkładania 

materii, o którym mówi G. Lebon, a którego człowiek nie zdoła 

jeszcze dokonać. 
 Czyż zastosowanie promieni X19 do fotografii nie wyjaśnia 

również zjawiska podwójnego wzroku (jasnowidzenia) u mediów i 
zjawiska fotografii spirytystycznej? W istocie, jeśli klisze są wrażliwe 

na promienie ciemne, na promieniowanie materii nieważkiej, które 
przenika ciała nieprzeźroczyste, to tym bardziej subtelne fluidy, z 

których się składa powłoka duchów, mogą w pewnych warunkach 
oddziaływać na siatkówkę jasnowidzów, przyrząd delikatniejszy i 

bardziej złożony, niż klisza szklana. 
 W ten sposób spirytyzm staje codziennie silniej na nogach, 

znajdując dopełnienie w argumentach, dostarczanych mu przez 
odkrycia naukowe, które poruszą w końcu najbardziej 

zatwardziałych sceptyków. 

                                                 
19

 Rentgenowskie promieniowanie, promieniowanie X - rodzaj promieniowania elektromagnetycznego, 

którego długość fali mieści się w zakresie od 0,1 pm do ok. 50 nm. Zakres promieniowania 

rentgenowskiego znajduje się pomiędzy ultrafioletem i promieniowaniem gamma – przyp. red. 



  

* 
 

 Wielki spór odwieczny, dzielący szkoły filozoficzne, sprowadza 
się więc do gry słów. W badaniach, które zapoczątkował sir W. 

Crookes, materia topnieje, atom znika; na ich miejsca zjawia się 
energia. Substancja jest Proteuszem20, przywdziewającym tysiące 

nieoczekiwanych form. Gazy, które uważano dotąd za niezmienne, 
skraplają się w płyn; powietrze rozkłada się w pierwiastki 

liczniejsze, niż uczyła tego wiedza wczorajsza; radioaktywność to 
znaczy zdolność ciał do rozpadu, połączonego z wydzielaniem 

wypływów, analogicznych do promieni katodowych, przejawia się 
jako fakt powszechny. W dziedzinach fizyki i chemii dokonuje się 

formalna rewolucja. Wszędzie dokoła otwierają się oczom naszym 
źródła energii, niezmierne zbiorniki sił, przewyższających mocą 

swoją wszystko, co dotąd znano. Wiedza kroczy z wolna ku wielkiej 

jednolitej syntezie, która jest podstawowym prawem natury. 
Najświeższe odkrycia mają niepomierne znaczenie, gdyż wykazują 

doświadczalnie wielką zasadę budowy wszechświata: jedność sił i 
jedność praw. Przedziwne powiązanie sił i istot coraz bardziej 

uwypukla się i uzupełnia. Stwierdza się, że istnieje absolutna 
ciągłość, nie tylko między wszystkimi stanami materii, ale także 

miedzy nimi, a różnymi stanami siły21. 
 Zdaje się, iż energia jest jedyną substancją wszechświata. W 

stanie zgęszczonym przywdziewa postaci, które nazywamy materią 
stałą, płynną, gazową; w stanie subtelniejszym powoduje zjawiska 

światła, ciepła, elektryczności, magnetyzmu, powinowactwa 
chemicznego. Badając działanie woli na wypływy i promieniowanie, 

zdołalibyśmy może dojrzeć ów punkt szczytowy, gdzie siła się 
uinteligentnia, gdzie jawi się prawo, a Myśl zamienia się w życie22. 

 Bo wszystko się wiąże i zespala we wszechświecie. Wszystko 

podlega prawom liczby, miary i harmonii. Najwznioślejsze przejawy 
energii graniczą z inteligencją. Siła staje się przyciąganiem; 

przyciąganie staje się miłością. Wszystko się sprowadza do siły 
jednej i pierwotnej, do motoru wieczystego i powszechnego, 

któremu dawano różne miana, a który nie jest niczym innym, jak 
myślą, wolą Bożą. Jej wibracje ożywiają nieskończoność. Wszystkie 

istoty, wszystkie światy kąpią się w oceanie promieniowania, 
tryskających z niewyczerpalnego ogniska. 

                                                 
20

 Proteusz – z mit. greckiej, syn Okeanosa i Tetydy, bóstwo morskie mające dar przepowiadania 

przyszłości oraz umiejętność przybierania rozmaitych postaci. – przyp. red. 
21

 Produkty rozpadu atomów – mówi G. Lebon – stanowią przez swe własności substancję pośrednią 

między ciałami ważkimi, a eterem nieważkim, to jest między dwoma światami dotychczas głęboko 

rozdzielonymi”. – Revue scientifique 17.X.1903 
22

 „Poprzednie spostrzeżenia, mówi jeszcze ten wybitny chemik, dowodzą, że różne ciała proste 

pochodzą z jednej materii. Ta materia pierwotna wytwarzałaby się przez zgęszczenie eteru”. Revue 

scientifique 24.X.1903. 



 Świadom swej niewiedzy i słabości, doznaje człowiek zawrotu 

głowy na myśl o tej nieogarnionej jedności, która obejmuje w sobie 
wszystkie rzeczy i zawiera w sobie życie człowieczeństw. 

Równocześnie jednak badanie wszechświata otwiera mu głębokie 
źródła radości i wzruszeń. Mimo naszej słabości intelektualnej, to 

trochę praw wszechświata, które spostrzegamy, wprawia nas w 
zachwyt, bo w Mocy, rządzącej prawami i światami, przeczuwamy 

Boga, przez co zdobywamy pewność, że Dobro, Piękno, doskonała 
harmonia królują ponad wszystkim. 

 
 

III. Solidarność – wspólnota powszechna 
 

Bóg jest duchem mądrości, miłości i życia; jest nieskończoną 
potęgą, która rządzi światem. Człowiek jest ograniczony, lecz ma 

poczucie nieskończoności. Pierwiastek duchowy, jaki ma w sobie, 

pobudza go do zgłębienia zagadnień, które przechodzą obecne 
granice jego rozumu. Jego duch, uwięziony w ciele, wyzwala się 

czasem i wznosi ku wyższym sferom myśli, skąd spływają nań owe 
wysokie poloty, po których niestety często następują upadki w 

materię. Stąd tyle badań, tyle szukania po omacku i błędów, iż w 
nawale systemów  przesądów, nagromadzonych pracą wieków, 

byłoby niemożliwe odróżnić prawdę, gdyby moce niewidzialne nie 
pośpieszyły rzucić światło na ten chaos. 

Każda dusza jest promieniem wielkiej Duszy wszechświata, 
jest iskrą wytrysłą z wiekuistego ogniska. Ale my sami siebie nie 

znamy, a ta nieświadomość jest przyczyną naszych słabości i 
wszelkiej biedy. 

Jesteśmy ściśle złączeni z Bogiem, jak skutek z przyczyną i 
jesteśmy tak potrzebni do Jego istnienia, jak On dla naszego. Bóg, 

Duch wszechświata, przejawia się w przyrodzie, a człowiek jest na 

Ziemi najwyższym wyrazem przyrody. Jesteśmy dziełem i wyrazem 
Boga, który jest źródłem dobra. Lecz dobro to posiadamy tylko w 

zarodku i zadaniem naszym jest je rozwijać. Nasze kolejne żywoty, 
nasze wspinanie się po nieskończonej spirali bytów ma to właśnie 

na celu. 
 Wszystko jest wyryte tajemniczymi zgłoskami w głębi duszy: 

przeszłość, ku której się wynurzamy i którą winniśmy zgłębiać; 
przyszłość, ku której się wznosimy, którą budujemy sobie sami, jak 

cudowny gmach, wzniesiony z wzniosłych myśli, ze szlachetnych 
czynów, poświęceń i ofiar. 

 Dzieło, jakiego każdy z nas ma dokonać, zamyka się w trzech 
słowach: wiedzieć, wierzyć, chcieć. To znaczy: wiedzieć, że mamy w 

sobie nieobliczalne środki; wierzyć w skuteczność naszego działania 
na obu światach, materii i ducha; chcieć dobra, kierując swoje myśli 

ku niemu, co piękne i wielkie, dostosowując swoje czyny do 

wiecznych praw pracy, sprawiedliwości i miłości. 



Zrodzone z Boga, wszystkie dusze są siostrami; wszystkie 

dzieci rodu ludzkiego są złączone ścisłymi więzami braterstwa i 
solidarności. Toteż postępy jednego z nas odczuwane są przez 

wszystkich, podobnie jak upadek jednego wpływa na ogół. 
Z ojcostwa Bożego wypływa braterstwo ludzi; wszelkie 

stosunki, jakie nas wiążą, pozostają w związku z tym faktem. Bóg, 
ojciec dusz, winien być uważany za Istotę świadomą w całym tego 

słowa znaczeniu, a nie za abstrakcję. Ludzie o prawym sumieniu, 
oświeceni światłem niebios, poznają Boga i służą Mu z ludzkością, 

która jest Jego córką i dziełem. 
 Gdy człowiek doszedł do poznania swojej prawdziwej natury i 

swojej łączności z Bogiem, gdy to pojęcie wniknęło w jego rozum i 
serce, wzniósł się ku najwyższej prawdzie. Opromieniony jej 

światłem, panuje nad niedolą ziemską; znajduje siłę, która „góry 
przenosi”, która daje mu zwycięstwo w walce z namiętnościami, 

obojętność w obliczu niepowodzeń i śmierci. Czyni wówczas cuda. 

Wolą swą, swoją wiarą bierze we władanie materię; przełamuje 
fatalizm materii; staje się niemal bogiem w oczach innych ludzi. 

Wielu w swej wędrówce ziemskiej doszło do tych wyżyn. Lecz jeden 
tylko Chrystus miał prawo powiedzieć o sobie w obliczu wszystkich: 

„Ja i Ojciec jedno jesteśmy; On jest we mnie, a ja w nim”. 
 Słowa te prawdziwe są w pewnym znaczeniu i dla całej 

ludzkości. Chrystus wiedział, że każdy człowiek musi dojść do 
zrozumienia swej wewnętrznej natury i w tym sensie powiedział do 

uczniów: „Bogowie jesteście”23. Mógłby dodać: „bogami się 
stajecie!”. 

 Nieznajomość naszej własnej natury i drzemiących w nas 
boskich sił, niedostateczne pojęcie, jakie sobie wyrobiliśmy o naszej 

roli i o prawach przeznaczenia, rzuca nas na pastwę wpływów 
niższych, tego co nazywamy złem. Nasza inteligencja jest 

zaciemniona; nasz rozum niemowlęcy potyka się o zawady na 

drodze; stąd błędy, upadki, doświadczenia, cierpienia. Lecz 
wszystko to wyjdzie nam na dobre, jeśli się to przyjmie jako środki 

do okupienia i podniesienia. Dusza winna je przebyć, by dojść do 
pojęcia prawd wyższych, do posiadania cząstki chwały i światła, 

które uczyni z niej wybrankę niebios, doskonałą wyrazicielkę 
nieskończonej Mocy i Miłości. Każda istota posiada zawiązki 

inteligencji, która dosięga wyżyn geniuszu, a do rozwoju ma 
niezmierzoność czasu. Każde życie ziemskiej jest szkołą, szkołą u 

progu wieczności. 
 W powolnym wniebowstąpieniu, które podnosi istotę ku Bogu, 

szukamy przede wszystkim szczęścia, błogości. Wszelako w swym 
stanie niewiedzy, człowiek nie zdołałby osiągnąć tych dóbr, bo szuka 

ich niemal zawsze tam, gdzie nie istnieją, w sferze złud i urojeń, a 
czyni to przy pomocy środków, których mylność poznaje dopiero po 

wielu zawodach i cierpieniach. Cierpienia te nas oświecają; boleści 

                                                 
23

 Jan X, 34 



są dla nas surowymi lekcjami; uczą nas, że prawdziwe szczęście nie 

znajduje się w rzeczach materialnych, przejściowych i zmiennych, 
ale w doskonałości moralnej. Nasze ponawiające się błędy i fatalne 

skutki, jakie one za sobą pociągają, dają nam w rezultacie 
doświadczenie, a to prowadzi nas do mądrości, to jest do 

rozbudzenia świadomości wewnętrznej, do intuicji prawdy. 
Stanąwszy już na tym stałym gruncie, odczuje duch znów związek 

swój z Bogiem i podąży pewniejszym krokiem, z etapu na etap, ku 
wielkiej światłości, nigdy niegasnącej. 

 
* 

 
 Wszystkie istoty są ze sobą związane i wpływają na siebie 

nawzajem. Cały wszechświat podlega prawu solidarności. 
 Światy, zagubione w głębiach eteru, gwiazdy, które na 

odległość miliardów mil krzyżują nawzajem swoje srebrzyste 

promienie, znają się, nawołują i odpowiadają sobie. Siła, którą 
nazywamy przyciąganiem, wiąże się poprzez otchłanie przestrzeni. 

 Również na rabinie życia wszystkie dusze są powiązane 
różnorodnymi stosunkami. Solidarność, która je wiąże, 

ugruntowana jest na tożsamości ich natury, na podobieństwie 
przeznaczeń i celów. 

 Jak gwiazdy na niebie, tak i wszystkie dusze przyciągają się 
wzajemnie. Materia wywiera na ducha tajemny wpływ. Przykuwa go 

do światów niższych, jak Prometeusza24 do skały. Dusza ludzka 
odczuwa wszystkie podniety życia niższego, a równocześnie chwyta 

wołanie z góry. 
 W tej pracowitej i na niższych planach uciążliwej ewolucji, 

która pociąga istoty w górę, jest pewna okoliczność pocieszająca, na 
którą warto położyć nacisk: Oto na wszystkich stopniach swej 

wniebowstępującej drogi, jest dusza przyciągana, wspomagana, 

wspierana przez wyższe Istności. Wszystkie duchy w pochodzie 
swym w górę są wspierane przez wyżej stojących braci i nawzajem 

winny pomagać tym, którzy stoją od nich niżej. 
 Każda indywidualność jest stałym zapładnianiem świata 

niższego przez świat wyższy. Stąd pochodzą wszystkie genialne 
intuicje, głębokie natchnienia, wzniosłe objawienia. Po wszystkie 

czasy myśl wzniosła promieniowała na mózg ludzki. Bóg w swej 
dobroci nie odmówił swej pomocy ni światła żadnej rasie, żadnemu 

narodowi. Wszystkim posłał przewodników, misjonarzy, proroków. 
Prawda jest jedna i wieczna; promienie jej przenikają stopniowo 

                                                 
24

 Prometeusz - w mitologii greckiej, tytan, którego imię znaczyło "przemyślny". Syn Japetosa i 

Okeanidy Klimene. Brat Atlasa i Epimeteusza. Ojciec Deukaliona. Próbował przechytrzyć Zeusa, gdy 

ustalano, które części ofiary należą się bogom. Zeus przejrzał podstęp i za karę odebrał ludziom ogień, 

a Prometeusz wykradł go i zwrócił im. Wówczas Zeus w odwecie wysłał na ziemię Pandorę, a 

Prometeusza skazał na wieczne męki: przykutemu do skał Kaukazu Prometeuszowi sęp wyjadał ciągle 

odrastającą wątrobę – przyp. red. 



ludzkość w miarę jak rozum nasz staje się coraz bardziej zdolny do 

jej przyswajania. 
 Każde nowe objawienie jest dalszym ciągiem dawnego. Taki 

jest charakter spirytualizmu nowoczesnego, który przynosi bardziej 
pełną naukę i wiedzę o roli istoty ludzkiej, objawienie o jej ukrytych 

zdolnościach, a także o jej wewnętrznym związku ze źródłem myśli 
wyższej, Boskiej. 

 Człowiek, duch wcielony, zapomniał o swej prawdziwej roli. 
Zagrzebany w materii, stracił z oczu dalekie horyzonty swego 

przeznaczenia; wzgardził środkami rozwoju swych ukrytych władz, 
które czyniłyby go lepszym, a przez to szczęśliwszym. 

 Nowe objawienie przypomina mu wszystkie te rzeczy. 
Potrząsa ono duszami uśpionymi, przyśpiesza ich pochód, wywołuje 

ich wznoszenie. Rozświetla ciemne zakamarki naszej istoty, mówi 
nam o naszym pochodzeniu i celach, tłumaczy przeszłość, którą 

możemy sobie przygotować wielką, albo nędzną, wedle naszego 

postępowania. 
 

* 
 

 Dusza ludzka może rzeczywisty postęp osiągnąć tylko w życiu 
zbiorowym, pracując dla dobra wszystkich. Jednym ze skutków 

łączącej nas solidarności jest fakt, że widok cierpień niepokoi 
jednych i mąci pogodę drugim. 

 Dlatego też duchy wyższe troszczą się stale o to, by promienie 
swej myśli i zachwyty miłości nieść w sfery ciemne, dla dusz 

zapóźnionych na drogach namiętności i błędu. Żadna dusza nie 
może się zatracić: wszystkie będą zbawione. Wśród bolesnych 

przejść litość i współczucie ich sióstr otula je i pociąga ku Bogu. 
 W istocie, czy można pojąć, że duchy promienne mogłyby 

zapomnieć o tych, których niegdyś miłowały, którzy dzielili ich 

radości i troski, a męczą się jeszcze na ścieżkach ziemskich? Skarga 
cierpiących, których przeznaczenie przykuwa jeszcze do światów 

zapóźnionych, dochodzi do nich i wzbudza w nich szlachetne 
współczucie. Kiedy wołanie takie wzbije się w przestworza, 

opuszczają eteryczne swe domostwa, by sypać skarby swego 
miłosierdzia w złudy światów materialnych. Zapał ich miłości 

rozlewa się w przestworzu, jak drgania świetlne, niosąc pociechę 
sercom smutnym i kładąc na rany ludzkie balsam nadziei. 

 Czasami także we śnie dusze ziemskie, przyciągane przez 
swoje starsze siostry, wzbijają się z wysiłkiem w wyżyny 

przestworzy, by nasycić się ożywczymi fluidami ojczyzny wiecznej. 
Tam otaczają je duchy przyjacielskie, udzielając przestróg, 

zasilając, kojąc tęsknoty; potem gasząc z wolna dokoła nich światło, 
aby ich zbytnio nie przygniatał rozdzierający ból rozstania, 

odprowadzają je na pogranicze światów niższych. Smętne, lecz 

błogie jest przebudzenie po powrocie z takiej wędrówki i choć nie 



pamiętają chwil, spędzonych w wysokich sferach, czują się 

pokrzepione i raźniej biorą znów na barki brzemię żywota 
doczesnego. 

 
* 

 
 U dusz posuniętych w rozwoju uczucie solidarności staje się 

tak potężne, że przechodzi w ustawiczne obcowanie ze wszystkimi 
istotami i z Bogiem. 

 Dusza czysta obcuje z całą przyrodą; upaja się wspaniałością 
nieskończonego dzieła. Wszystko: gwiazdy na niebie, kwiaty na 

łące, pieśń strumyka, różnorodność krajobrazów ziemskich, niknące 
w dali horyzonty morza, pogodna cisza przestworzy – wszystko 

przemawia do niej językiem harmonii. We wszystkich tych rzeczach 
widzialnych odkrywa wrażliwa dusza przejaw myśli niewidzialnej, 

która ożywia Kosmos. Ten przybiera dla niej czarowne oblicze. Staje 

się sceną życia i komunii powszechnej, wzajemnego obcowania 
wszystkich istot ze sobą i z Bogiem, ich Ojcem. 

 Dla dusz miłujących się nie istnieją odległości, bo one mogą 
obcować wzajemnie poprzez przestwór. Wszechświat ożywia 

potężny wiew życia; drga on, jak harfa, pod działaniem Bożym. 
Promieniowanie myśli przebiega go we wszystkich kierunkach, 

przenosząc poselstwa od ducha do ducha poprzez bezmiar 
przestrzeni. Ten wszechświat, który Bóg zaludnił duszami, aby Go 

poznały, umiłowały i pełniły Jego prawa, - ten wszechświat napełnia 
On swoją obecnością, rozjaśnia swoim światłem i ogrzewa miłością. 

 Modlitwa jest najwyższym wyrazem tej komunii dusz. Tak 
pojmowana traci wszelkie pokrewieństwo z banalnymi, 

monotonnymi formułkami, stając się serdecznym wybuchem, aktem 
woli, którym duch wyrywa się z niewoli materii, z szarej pospolitości 

ziemskiej, by przenikać prawa i tajniki nieskończonej potęgi i 

poddać się jej we wszystkim: „Proście, a będzie wam dane”. Tak 
pojęta modlitwa jest najważniejszym aktem życia, to płomienny 

wydech, którym istota ludzka, czująca swą małość i nędzę, usiłuje 
choćby na moment zaczerpnąć tchnienia wiekuistej symfonii, by 

zharmonizować z nią wibracje swej myśli. To dzieło rozmyślania, 
które w skupieniu i ciszy wznosi dusze aż w owe wyżyny niebieskie, 

gdzie rośnie w siły, gdzie przepaja się promieniami światła i miłości 
boskiej. Lecz jakże niewielu umie się modlić! Religie wypaczyły 

modlitwę i uczyniły z niej nieraz ćwiczenie małej wagi i doniosłości. 
 Pod wpływem nowego spirytualizmu nabierze modlitwa cech 

większej szlachetności i godności; odprawiana będzie z większym 
szacunkiem dla Mocy Najwyższej, z większą wiarą, ufnością i 

szczerością, w całkowitym oderwaniu od rzeczy materialnych. 
Wszystkie nasze niepokoje i trwogi ustąpią, gdy zrozumiemy, że 

życie jest współobcowaniem powszechnym i że Bóg, i wszystkie 

Jego dzieci żyją wspólnym życiem. Wówczas modlitwa stanie się 



mową powszechną, wysokim drganiem duszy, która swymi polotami 

uczestniczy we wprawianiu w ruch dynamizmu duchowego i 
boskiego. Dobrodziejstwa modlitwy rozleją się na wszystkie istoty, a 

szczególnie na tych, którzy cierpią na Ziemi i w przestrzeni. 
Popłynie ona ku tym, o których nikt nie myśli i którzy toną w 

ciemnościach, smutni i zapomniani w obliczu oskarżającej 
przeszłości. Obudzi w nich nowe dążenia, pokrzepi ich serca i myśli. 

Albowiem działanie modlitwy nie ma granic, jak nie mają ich siły i 
moce, które ona może wprawić w ruch dla dobra innych. 

 Modlitwa nie może nic zmienić w niezmiennych prawach; 
zadaniem jej jest dostarczyć nam pomocy i świateł, które nam 

ułatwiają spełnianie naszego ziemskiego przeznaczenia. Płomienna 
modlitwa otwiera na oścież podwoje duszy, przez które docierają do 

nas i ożywiają nas promienie siły z wiekuistego ogniska. 
 Pracować w podniosłości serca dla celu pożytecznego i 

szlachetnego – to także modlitwa. Praca to modlitwa czynna dla 

milionów ludzi, którzy walczą i trudzą się na ziemi dla dobra 
ludzkości. 

 Życie człowieka dobrego jest ustawiczną modlitwą, 
nieustającym obcowaniem z bliźnimi i Bogiem. Nie potrzebuje on 

słów, form zewnętrznych dla wyrażenia swej wiary: wyraża ją 
każdym swym czynem i każdą myślą. Oddycha, działa w czystej 

atmosferze fluidycznej, pełen tkliwości dla nieszczęśliwych, pełen 
dobrej woli dla całej ludzkości. Ta stałą komunia, to powszechne 

współobcowanie staje się dla niego koniecznością, drugą naturą. 
Dzięki niej to duchy wybrane utrzymują się na wzniosłych szczytach 

natchnienia i geniuszu. 
 Ci, którzy żyją życiem samolubnym i materialnym, i których 

dusza jest otwarta na wpływy z góry, nie mogą zrozumieć, ile 
niewymownych wrażeń dostarcza to zespolenie duszy z boskością. 

 To właśnie, ten ścisły związek woli naszej z Wolą najwyższą 

winni starać urzeczywistnić wszyscy ci, którzy widząc ród ludzki, 
ślizgający się po równi pochyłej upadku moralnego, szukają 

środków ratunku. Nie ma mowy o wniebowstępowaniu, ni o 
jakimkolwiek postępie ku dobru, jeśli od czasu do czasu nie zwróci 

się człowiek ku swemu Stwórcy i Ojca, by mu przedłożyć swoje 
słabości, swoje wahania i nędzę, by Go prosić o pomoc duchową, 

niezbędną dla naszego podniesienia. Im częstsza, szczersza i 
głębsza jest ta spowiedź, ta komunia wewnętrzna z Bogiem, tym 

bardziej oczyszcza się dusza i doskonali. Pod okiem Bożym bada 
ona i roztrząsa swoje zamiary, swoje uczucia, swoje pragnienia; 

robi przegląd wszystkich swych czynów i dzięki intuicji, która jej 
przychodzi z góry, osądzi sprawiedliwie, co jest dobre, a co złe, co 

należy zniszczyć, a co pielęgnować. Pojmuje wówczas, że wszystko, 
co pochodzi od naszego „ja”, należy wypełnić, by zrobić miejsce 

altruizmowi i wyrzeczeniu; że w poświęceniu się znajduje istota 

najpotężniejszy środek podniesienia, albowiem im więcej z siebie 



daje, tym bardziej rośnie. Z tej ofiary czyni sobie prawo życia, 

prawo, które wyryje świetlistymi zgłoskami w głębi swej jaźni, by 
wszystkie jej czyny nosiły na sobie jego piętno. 

  
* 

 
 Stojąc na ziemi, mojej podporze, żywicielce i matce, wznoszę 

wzrok w Nieskończoność, czuję częścią bezmiernej wspólnoty życia. 
Wypływy duszy wszechświata przenikają mnie i wprawiają w 

drganie myśl mą i serce; potężne siły podtrzymują mnie, ożywiając 
moje istnienie. Wszędzie, gdzie wzrok mój sięga, wszędzie, gdzie 

unosi się mój rozum, widzę, rozpoznaję, zachwycam się wielką 
harmonią, która rządzi światem i różnymi ścieżkami wiedzie istoty 

ku jedynemu, wzniosłemu celowi. Wszędzie widzę promieniowanie 
Dobroci, Miłości i Sprawiedliwości! 

 Boże mój! Ojcze mój! Źródło wszelkiej mądrości i wszelkiej 

miłości, Duchu najwyższy, któremu na imię Światło, ofiaruję Ci 
moje uwielbienie i zachwyty! Niechaj wznoszą się ku Tobie, jak woń 

kwiatów, jak upojne zapachy drzew, wzbijające się ku niebu. Pomóż 
mi posuwać się naprzód po świętej drodze świadomości, ku 

wyższemu poznaniu Twoich praw, aby zapłonęło we mnie więcej 
sympatii, więcej miłości dla wielkiej rodziny ludzkiej. Wiem bowiem, 

że przez udoskonalenie moralne, przez urzeczywistnianie 
miłosierdzia i  dobroci zbliżę się do Ciebie i stanę się godnym 

poznać Cię lepiej, ściślej z Tobą obcować w wielkiej harmonii istot i 
rzeczy. Pomóż mi wyzwolić się z pęt życia materialnego, zrozumieć, 

odrzuć, co to jest życie wyższe, życie nieskończone. Rozprósz 
ciemności, które mnie otaczają; złóż w moją duszę iskrę tego 

Boskiego ognia, który ogrzewa i rozpala duchy sfer niebieskich. 
Niechaj Twoje łagodne światło, tchnące uczuciem pokoju i zgody, 

rozszerza się na wszystkie istoty! 

 
 

IV. Harmonia przestworzy 
 

Jedno z uczuć, jakie wywołuje w nas noc i obserwacja nieba, 
to wrażenie majestatycznej ciszy. Cisza ta jednak jest tylko 

pozorna; wynika ze słabości naszych zmysłów. Dla istot lepiej 
obdarzonych, posiadających zmysły otwarte na subtelne odgłosy 

nieskończoności, wszystkie światy drgają, śpiewają, pulsują, a 
skojarzone ich dźwięki tworzą przepotężny koncert. 

To prawo wielkich harmonii niebieskich możemy obserwować 
w naszej własnej rodzinie słonecznej. 

Wiadomo, że porządek następstwa planet w przestrzeni opiera 
się na prawie stopniowania, nazwanym prawem Bodego. Wychodząc 

od słońca, przestrzeń od planety do planety się podwaja. Każda 

grupa satelitów podlega temu samemu prawu. Otóż ten sposób 



kolejnego następstwa ma swoją zasadę i swój sens. Zasada ta 

stosuje się równocześnie do praw liczby i miary, do praw 
matematyki i harmonii25. 

Odległości planetarne uregulowane są według normalnej 
kolejności postępu harmonicznego; wyrażają one nawet sposób 

wibracji tych planet i harmonie planetarne, obliczane według tych 
samych reguł, dają doskonały akord. Można system słoneczny 

porównać do niezmiernej harfy, której strunami są planety. Można 
by, mówi Azbel, „stosując do dźwięcznych strun system 

stopniowania odległości planetarnych, zbudować instrumenty 
doskonale i absolutnie nastrojony”26. 

W zasadzie swej – i w tym tkwi właśnie cudowność – prawo, 
które kieruje stosunkami dźwięku, światła, ciepła – jest tym samym 

prawem, które rządzi ruchem liczb, form i idei. Jest to prawo 
harmonii w całym tego słowa znaczeniu: przejawia się w nim 

dostrzegalnie myśl i działanie Boże! 

Mowa ludzka jest uboga; nie wystarczy do wyrażenia podziwu 
godnych tajemnic wiekuistej harmonii. Jedynie pismo muzyczne 

może dać jej syntezę, udzielając jej wyrazu estetycznego. Muzyka, 
ten język boski, wyraża rytm liczb, linii, form, ruchów. Ona to 

ożywia i wprawia w drganie głębiny przestrzeni. Napełnia swymi 
falami olbrzymią budowlę wszechświata, tę wzniosłą świątynię, 

gdzie rozbrzmiewa hymn nieskończonego życia. 
 Pitagoras27 i Platon28 mówili, iż słyszą „muzykę sfer”. We śnie 

Scypiona29, który Cicero opowiada w jednym z najciekawszych 
utworów, jakie nam przekazały wieki starożytne, śpiąc rozmawia z 

duszami swego ojca, Pawła – Emila i swego dziadka, Scypiona 
Afrykańskiego. Podziwia z nimi cuda niebieskie i wywiązuje się 

następująca rozmowa: 

                                                 
25

 patrz Azbel, Harmonia światów 
26

 ibidem, s. 29. 
27

 Pitagoras (ok. 572-497 p.n.e), filozof grecki. Przeprowadził dowód twierdzenia nazwanego 

twierdzeniem Pitagorasa (znanego wcześniej jako reguła bez dowodu), odkrył niewspółmierność boku 

i przekątnej kwadratu, przypisywał magiczne własności liczbom, wierzył w harmonię w kosmosie – 

przyp. red. 
28

 Platon (ok. 427-347 p.n.e), filozof grecki. Zainteresowania filozoficzne zawdzięczał 

dziewięcioletniemu obcowaniu z Sokratesem. Po jego śmierci odbył liczne podróże., podczas których 

poznał wiele poglądów, w tym doktryny orfickie i pitagorejskie o wędrówce duszy, o uwięzieniu duszy 

w ciele, o dążności do najwyższej idei dobra. Uznawany za jednego z największych filozofów w 

dziejach, Platon był finalistą w pojmowaniu przyrody, pionierem logiki, teorii państwa i prawa. 

Rozwinął naukę o ideach, o ich charakterze, relacjach pomiędzy ideami a rzeczami, o ich naturze; 

duszy, jej funkcjach biologicznych, poznawczych, religijnych, o zależnościach między duszą i ciałem; 

przyrodzie, o stwórcy demiurgu - boskim budowniczym świata, naturze i materii.; poznaniu 

(rozumowym i wrodzonym), stopniach i metodach poznania; filozofii i jej charakterze, zadaniach i 

celach; cnotach, czyli etykę, w tym: o istocie cnót i ich strukturze, o miłości; państwie oraz estetyce. - 

przyp. red. 
29

 Scypion Afrykański Starszy (236-184 p.n.e.), wódz rzymski z czasów II wojny punickiej. Konsul w 

latach 205 i 194 p.n.e. Stosując nową taktykę wojenną wyparł z Hiszpanii Kartagińczyków (209-206 

p.n.e.). W 204 p.n.e. wbrew woli senatu przepłynął z wojskiem do Afryki i tam pokonał Hannibala 

(bitwa pod Zamą - 202 p.n.e.). Po zwycięstwie otrzymał przydomek Africanus – przyp. red. 



- Jakaś to – pyta C. Scipio – harmonia tak potężna i łagodna 

mnie przenika? 
- To harmonia – odpowiada mu dziadek – utworzona z 

interwałów nierównych, lecz zestawionych według 
odpowiednich proporcji; wynika ona z ruchu światów, a 

zlewając tony niskie i tony wysokie w jeden wspólny akord, 
daje ze wszystkich tych dźwięków, tak różnych, melodyjny 

koncert. Tak wielkie ruchy nie mogą się dokonywać w 
milczeniu”. 

Prawie wszyscy genialni kompozytorzy, którzy rozsławili sztukę 
muzyczne, jak Bach, Beethoven, Mozart i inni, oznajmili, że słyszą 

harmonie znacznie wyższe, niż wszystko, co można sobie 
wyobrazić, a niemożliwe do opisania. Beethoven, komponując jakiś 

utwór, wychodził jakby z siebie, zachwycony, pogrążony w rodzaj 
ekstazy i pisał gorączkowo, daremnie usiłując oddać tę muzykę 

niebiańską, która go upajała. 

Żeby być do tego stopnia wrażliwym, na to trzeba wybitnych 
zdolności psychicznych. Nieliczne obdarzone nimi jednostki 

twierdzą, że wszyscy ci, którzy pojęli muzyczny sens wszechświata, 
znaleźli najwyższą formę, idealnie wyrażającą piękno i harmonię 

wiekuistą. Najwznioślejsze dzieła, na jakie się zdobył ród ludzki, są 
tylko dalekim, słabiuchnym echem wielkiej symfonii światów. 

Ona jest źródłem najczystszych radości ducha, tajemnicą życia 
wyższego, której nasze grube zmysły jeszcze nam nie pozwalają 

zrozumieć, ni odczuć jej potęgi i ogromu. Kto jej zażywa w pełni, 
dla tego czas nie ma już miary, a ciąg niezliczonych dni wydaje się, 

jako jeden dzień. 
Nieznane te jeszcze rozkosze przybliży nam ewolucja w miarę, 

jak będziemy się wznosili na drabinie istnień i światów. 
Znamy już media, które słyszą w stanie transu słodkie melodie. 

Obfite łzy, jakie wtedy wylewają, świadczą, iż wrażenia ich nie są 

złudne. 
 

* 
 

Wróćmy do badania ruchu globów i zauważmy, że nawet wyjątki 
z reguły powszechnej harmonii, nawet pozorne zboczenia planet 

znajdują wyjaśnienie i zasługują na podziw. Stanowią one rodzaj 
„dialogów wibracyjnych możliwie jak najbardziej zbliżony do 

unisono” i przedstawiają o jeden urok estetyczny więcej w tym 
cudzie piękności, jakim jest wszechświat. 

Jeden z najbardziej uderzających przykładów to małe ciała 
niebieskie, zwane teleskopijnymi, które krążą między Marsem i 

Jowiszem w liczbie przeszło 520, zajmując przestrzeń całej oktawy, 
podzielonej na tyleż stopni; stąd prawdopodobieństwo, że ten 

zespół światków nie stanowi, jak sądzono, wszechświata szczątków, 



lecz pracownię wielu tworzących się światów, których pochodzenie 

wyświetli nam w przyszłości badanie nieba. 
Są cztery wielkie grupy stosunków harmonicznych, regulujących 

wzajemne położenie planet naszego systemu słonecznego. 
Znajdziemy je: 

Na pierwszym miejscu: od Słońca do Merkurego; na tym odcinku 
także są przy pracy siły harmoniczne, wyłaniają się nowe planety. 

Potem od Merkurego do Marsa. To sfera małych planet, gdzie 
krąży i nasza Ziemia; odgrywa tu ona rolę dominującą, z tendencją 

do oddalania się od Słońca, by zbliżać się do wyższych harmonii 
planetarnych. Należący do tej grupy Mars, na którym możemy 

rozróżnić przez teleskop lądy, morza, olbrzymie kanały, świadczące 
o istnieniu cywilizacji dawniejszej od naszej, choć mniejszy od 

naszej siedziby, jest bardziej od niej zrównoważony. 
500 planet teleskopijnych stanowi następnie obszar przejściowy. 

Tworzą one jakby kolię pereł niebieskich, wiążących grupę planet 

niższych z potężnym łańcuchem wielkich planet, od Jowisza do 
Neptuna i dalej. Ten łańcuch stanowi czwartą grupę stosunków 

harmonicznych, o nutach zniżających się wraz z obojętnością 
olbrzymich światów, które go tworzą. W tej grupie Jowisz gra rolę 

dominującą, łącząc w sobie charakter majorowy z minorowym. 
„Jak przy przemianie harmonicznej dźwięki – mówi Azbel – 

zmieniają się w dawnej grupie od Jowisza do Neptuna postępowo 
objętości. Chaos ciałek teleskopijnych zatrzymał nagle tę 

postępowość. Jowisz pozostał, jako wtóre słońce, u progu dwóch 
systemów. Z roli oktawy i pomocniczej dominanty przeszedł do roli 

wtórej i względnej nuty tonicznej, by zaznaczyć specjalny charakter 
swej roli, jaką zamierzał spełnić, widocznie minorowej w stosunku 

do słońca. Tymczasem młode formacje rozkładały się z tej strony, 
oddalając go z wolna wraz ze światami, jakie ma odtąd pod swoją 

opieką, od gwiazdy, której jest najpotężniejszym synem”. 

W istocie jest potężny i zgoła imponujący w swym biegu ów 
olbrzym Jowisz, którego lubię podziwiać w ciszy nocy letnich, tysiąc 

dwieście razy większy od naszej Ziemi, otoczony przez swoich pięć 
satelitów, z których jeden, Ganimedes, ma objętość planety. Sunąc 

prosto po swej orbicie, cieszy się dzięki temu ustawiczną równością 
temperatury na wszystkich szerokościach, z dniami i nocami, 

zawsze jednakowo długimi. Poza tym jest złożony ze składników o 
gęstości cztery razy mniejszej niż nasze masywne domostwo. Ten 

fakt pozwala przewidywać u istot, które zamieszkują, czy będą 
zamieszkiwały Jowisza, taką łatwość zmiany miejsca i możność 

życia powietrznego, że pobyt tam przedstawia się nader 
zachęcająco. Jakiż wspaniały teatr życia stanowi ta ogromna 

gwiazda! Jaki czarodziejski świat marzeń! 
Jeszcze osobliwszy, jeszcze cudowniejszy jest Saturn, 

wywierający przez teleskop tak potężne wrażenie, Saturn równy 

skupieniu ośmiuset globów ziemskich, ze swym olbrzymim 



diamentem w kształcie pierścienia i z ośmioma satelitami, wśród 

których Tytan wymiarami swymi dorównuje samemu Marsowi. 
Saturn z bogatym orszakiem, który mu towarzyszy w powolnym 

obiegu, stanowi sam w sobie prawdziwy wszechświat, niby 
zmniejszony obraz systemu słonecznego. To świat pracy i myśli, 

wiedzy i sztuki, gdzie przejawy inteligencji i życia rozwijają się pod 
postaciami niewyobrażalnie różnorodnymi i bogatymi. Jego estetyka 

jest wyszukana i skomplikowana; zmysł piękna stał się tam 
subtelniejszy i głębszy wskutek zmian ruchów, zaćmień księżyców i 

pierścieni, gry cieni, świateł i barw, zlewających się w różnorodne 
odcienie, nieznane oczom ziemskim, a przede wszystkim wskutek 

harmonijnych akordów, tak wzruszająco zgodnych z akordami 
całego wszechświata słonecznego! 

Następnie przychodzą na pograniczu królestwa słonecznego Uran 
i Neptun, planety tajemnicze i wspaniałe, których objętość równa 

się blisko setce globów ziemskich. Nuta harmonijna Neptuna byłaby 

„górującą nutą całego akordu, szczytem majorowego akordu całego 
systemu”. Potem idą inne dalekie planety, zagubione stanice naszej 

grupy niebieskiej, jeszcze niedostrzeżone, lecz przeczuwane, a 
nawet wynajdowane rachunkiem, według wpływów, jakie wywierają 

na granice naszego systemu – długi łańcuch, wiążący nas z innymi 
rodzinami światów. 

Dalej roztacza się bezmierny ocean gwiezdny, otchłań światła i 
harmonii, którego melodyjne fale otulają ze wszech stron i kołyszą 

nasz wszechświat słoneczny, ten wszechświat ogromny dla nas, tak 
drobny w stosunku do świtów, leżących poza jego granicami. To 

kraina nieznanego, kraina tajemnicy, przyciągająca bez ustanku 
naszą myśl, a nie dająca się jej zmierzyć, ni określi ze swymi 

milionami słońc wszelkich wielkości, wszelkiej mocy, ze swymi 
gwiazdami podwójnymi, wielokrotnymi, z tymi barwnymi, 

przerażającymi ogniskami, które oświetlają głębiny, lejąc w nie fale 

światłą, ciepła, energii i które ze straszliwą szybkością pędzą w 
bezmiar ze swymi orszakami światów, ziem niebieskich 

niedostrzegalnych, lecz przeczuwanych, zamieszkujących je rodów 
ludzkich, ludów i miast, wspaniałych cywilizacji, których one 

stanowią teatr. 
Wszędzie cuda za cudami: grupy słońc o przedziwnej 

kolorystyce, archipelagi gwiazd, rozczochrane komety, błądzące w 
nocy swego afelium, zamierające ogniska, które zapalają się nagle i 

błyszczą w głębi otchłani, blade mgławice o fantastycznych 
kształtach, widma świetlne, których promienie, jak mówi Herschel30, 

potrzebują dwóch milionów lat, żeby do nas dojść, straszliwe 

                                                 
30

 Herschel Frederick William (1738-1822), genialny samouk, astronom brytyjski pochodzenia 

niemieckiego, z zawodu muzyk, astronomią zainteresował się w wieku 35 lat. Konstruował znakomite 

w ówczesnych czasach teleskopy o metalowych zwierciadłach. Odkrył Urana, lodowce 

okołobiegunowe na Marsie, ruch własny Słońca w przestrzeni oraz wyznaczył jego apeks (kierunek) - 

przyp. red. 



zaczątki światów, kołyski i groby życia powszechnego, głosy 

przeszłości, obietnice przyszłości, blaski Nieskończoności! 
A wszystkie te światy łączą swe wibracje w jedną potężną 

melodię. Dusza, uwolniona z więzów ziemskich, dosięgnąwszy tych 
wyżyn, słyszy głęboki głos wieczystych niebios! 

 
* 

 
 Harmoniczne umiary, według których rozmieszczone są 

planety w przestrzeni, przedstawiają według Azbela rozpiętość 
naszej klawiatury dźwiękowej i są zgodne z prawem odległości i 

ruchów31. Wynika z tego, że nasz system słoneczny można 
porównać do budynku o ośmiu piętrach, to jest ośmiu oktawach, ze 

schodami utworzonymi z 320 stopni, albo fal harmonicznych, na 
których rozmieszczone są planety, zajmujące „szlaki, wskazane 

przez harmonię akordu doskonale uwielokrotnionego”. 

 Dysonanse są tylko pozorne, lub przejściowe. Na dnie 
wszystkiego odnajdujemy akord. Prawidła naszej harmonii 

muzycznej wydają się tylko wynikiem i zastosowaniem, zresztą 
niedoskonałym, prawa harmonii najwyższej, która rządzi biegiem 

światów. Możemy więc słusznie wierzyć, że muzyka sfer byłaby 
zrozumiała dla naszego ducha, gdyby nasze zmysły mogły 

postrzegać fale dźwiękowe, wypełniające przestwór32. 
To główne prawo, choć absolutne, nie jest jednak ciasne, ni 

surowe. W niektórych wypadkach, jak u Neptuna, harmonia 
względna odchyla się, zdaje się, od zasady, nigdy jednak w ten 

sposób, by z niej wystąpić. Badanie ruchów planetarnych dostarcza 
na to wyraźnych dowodów. 

W tym zakresie badań, więcej niż w jakimś innym, możemy 
dostrzec przejawiające się w całej jego imponującej wielkości prawo 

Piękna i Doskonałości, które rządzi wszechświatem. Zaledwie 

zwrócimy uwagę na bezmiary gwiezdne, natychmiast doznajemy 
wzniosłego wrażenia estetycznego. Poczucie to będzie jeszcze 

wzrastało i pomnażało się w miarę dokładniejszego poznania zasad 
harmonii powszechnej i uchylania zasłony, zakrywającej nam 

wspaniałości niebios. 
Wszędzie odnajdziemy tę zgodność, która nas zachwyca i 

wzrusza. W tej dziedzinie nie spotykamy rozdźwięków ni 
rozczarowań, tak częstych w łonie ludzkości. Wszędzie roztacza się 

potęga piękna, które pomnaża w nieskończoność swoją 

                                                 
31

 Azbel, Harmonia światów, s. 10. 
32

 „Emil Chizat – mówi Azbel („Muzyka w przestworzach”) – stwierdza, że gra na organach, zwana 

„głosami niebios”, nie jest niczym innym, jak tylko intuicyjnym zastosowaniem w muzyce ważnej roli 

„pojęć gwiezdnych”. Może nastąpią i w tym przedmiocie objawienia symfoniczne, które zgotują 

publiczności nieoczekiwane wrażenia. Oby pomogły doprowadzić naszą jeszcze „ziemską” muzykę do 

nieco wyższych i prawdziwszych pojęć o kapłaństwie harmonii, jakie ona winna wśród nas 

sprawować”. 



różnorodność, obejmuje wszystkie prawa we wszystkich kierunkach: 

w arytmetyce, w geometrii, w estetyce. 
Wszechświat to wzniosły poemat, którego pierwszą pieśń 

zaledwie zaczynamy sylabizować. Chwytamy dopiero kilka jej 
wstępnych tonów, kilka szmerów dalekich i słabiutkich, a już te 

pierwsze litery cudownego alfabetu muzycznego budzą w nas 
entuzjazm. Co będzie, gdy stając się godniejszymi, by rozumieć tę 

Boską mowę, posłyszymy i pojmiemy wielkie harmonie przestworzy, 
nieskończoną zgodność w nieskończonej różnorodności, hymn 

śpiewany przez te miliony gwiazd, które w przedziwnej 
różnorodności swych rozmiarów i ruchów zestrajają swe wibracje w 

symfonię wieczności? 
Lecz zapyta ktoś, ta muzyka niebieska, ten głos z głębi niebios – 

cóż on mówi? 
Ta mowa rytmiczna, to Słowo w najwłaściwszym jego znaczeniu, 

to, przez które światy i istoty wyższe porozumiewają się ze sobą, 

nawołując się poprzez obszary niebios i przez które my pewnego 
dnia zaczniemy porozumiewać się z innymi rodami ludzkimi,  

zamieszkującymi przestwór gwiezdny. 
Jest to również, oparty na tej samej zasadzie wibracji 

myślowych, telegraf powszechny, przenośnik myśli na wszystkie 
strony wszechświata, język dusz wzniosłych, mówiących sobie z 

jednej gwiazdy na drugą o swych wspólnych dziełach, o celu, który 
chcą osiągnąć, o postępach, które chcą urzeczywistnić. 

Jest to wreszcie hymn, który światy śpiewają Bogu, śpiew 
radości, uwielbienia, skargi, modlitwy; to wielki głos sfer, najwyższa 

harmonia istot i rzeczy, krzyk miłości, wzbijający się wiekuiście ku 
Inteligencji kierującej wszechświatem. 

 
* 

 

 Kiedyż będziemy umieli wyzbyć się myśli codziennych, 
pospolitych i wznieść się na te szczyty? Kiedy dotrzemy do tych 

tajników nieba i zrozumiemy, że każdy wynalazek, każda zdobycz, 
uzyskana na drodze światła i piękna, przyczynia się do 

uszlachetnienia naszego ducha, do pomnożenia naszego życia 
moralnego i gotuje nam radości wyższe od wszelkich radości 

materialnych? 
 Kiedyś zrozumiemy, że tam, w tym wspaniałym 

wszechświecie, rozwija się nasze własne przeznaczenie. Badać go 
więc, to znaczy badać środowisko, w którym mamy odżyć i rozwijać 

się bez ustanku, urzeczywistniając w sobie coraz bardziej harmonię, 
która go napełnia. Bo wszędzie zakwita życie na niwie dusz; 

przestwór jest zaludniony niezliczonymi społeczeństwami, z którymi 
istota ludzka związana jest prawami swej natury i swej przyszłości. 

 Pożałowania godni są ci, którzy odwracają oczy od tych 

widowisk i duchy od tych zagadnień! Nie ma badań, dających 



potężniejsze wrażenia, nie ma wyższego ponad nie objawienia 

wiedzy i sztuki, nie ma bardziej wzruszającej lekcji. 
 Nie, tajemnica naszego szczęścia, naszej potęgi, naszej 

przyszłości nie tkwi w przejściowych rzeczach tego świata; 
spoczywa ona w naukach z Góry i z zaświata. A wychowawcy 

ludzkości są bardzo nieświadomi, albo bardzo grzeszni, skoro nie 
starają się podnosić dusz na szczyty, gdzie błyszczy prawdziwe 

światło. 
 Jeśli nachodzi nas zwątpienie i niepewność, jeśli życie wydaje 

się nam ciężkim, jeśli błądzimy po omacku w nocy, szukając celu, 
jeśli ogarnia nas zwątpienie i smutek, oskarżajmy o to tylko sami 

siebie. Bo wielka księga Nieskończoności leży otworem przed 
naszymi oczami, a na wspaniałych jej kartach każdym słowem jest 

jedna grupa gwiazd, każdą literą słońce. Prawda widnieje tam, 
wypisana literami ze złota i płomieni, i wzywa, nęci nasz widok. To 

rzeczywistość piękniejsza nad wszystkie legendy i wszystkie 

marzenia. 
 Ona to mówi nam o nieginącym życiu, o jej odradzających się 

żywotach w spirali światów, o niezliczonych etapach na drodze 
promiennej, o dążeniu do wieczystego dobra, o zdobywaniu pełnej 

świadomości, o radości wiecznego życia, danego nam na to, by 
wiecznie kochać, wiecznie iść w górę, wiecznie zdobywać nowe 

moce, wyższe cnoty, rozleglejsze pojęcia. A nade wszystko wieści 
nam widzenie, pojmowanie, posiadanie wiekuistego Piękna, 

szczęścia dociekania jego praw, ściślejszego łączenia się z dziełem 
Bożym i z ewolucją wszechludzkości. 

 Z tych wspaniałych badań wyłania się majestatyczniej i 
pogodniej idea Boga. Wiedza harmonii niebieskich jest jak wzniosły 

piedestał, na którym obraca się dostojny posąg. Piękno najwyższe, 
którego blask, zbyt oślepiający dla naszych słabych oczu, jest 

jeszcze zasłonięty, ale promienieje łagodnie poprzez zakrywające go 

mroki. 
 Ideo Boga, niewymowny środku, w którym zbiegają się i 

zlewają w bezgranicznej syntezie wszystkie umiejętności, wszystkie 
sztuki, wszystkie prawdy najwyższe – ty jesteś pierwszym i 

ostatnim słowem rzeczy obecnych, czy minionych, bliskich czy 
dalekich. Tyś samym prawem, tyś jedyną przyczyną 

wszechprzyczyn, jednią absolutną, podstawową, Dobra i Piękna, 
której domaga się myśl, której żąda sumienie i w której dusza 

ludzka znajduje swą rację bytu i niewyczerpane źródło swoich sił, 
swoich świateł, swych natchnień! 

 
 

V. Konieczność idei Boga 
 

Konieczność idei Boga utwierdza się i rzuca w oczy poza i 

ponad wszystkimi systemami i wierzeniami. Toteż to, czym 



zajmujemy się w niniejszej rozprawie, wolne jest od związku z 

jakąkolwiek religią, stajemy bowiem na stanowisku całkowitej 
niezależności myśli i sumienia. Wszak Bóg jest większy, niż 

wszystkie teorie i systemy. Nie mogą Go też dotknąć, ni umniejszyć 
błędy ni fałsze, jakiekolwiek popełniają ludzie w Jego imieniu. Bóg 

unosi się ponad wszystkim. 
 Istota Boga wymyka się wszelkim mianom, jak i wszelkim 

miarom, jeśli nazywamy ją Bogiem, czynimy to z braku większego 
imienia, jak powiedział Wiktor Hugo. 

 Zagadnienie Boga jest najważniejsze ze wszystkich spraw, 
które domagają się rychłego rozwiązania, złączone ściśle i 

nieuchronnie z zagadnieniem bytu człowieka i jego przeznaczenia, 
życia jednostkowego i społecznego. 

 Nic nie jest dla nas bardziej istotne i potrzebne nad poznanie 
prawdy o Bogu, o świecie i życiu, albowiem ona to nas podtrzymuje, 

zsyła nam natchnienie i nami kieruje nawet bez naszej wiedzy. A 

prawda ta nie jest niedostępna, jak to zobaczymy; jest ona prosta i 
jasna, stoi otworem dla wszystkich. Wystarczy szukać jej 

bezstronnie, bez uprzedzeń, przy pomocy sumienia i rozumu. 
 Nie będziemy tu przypominali niezliczonych teorii i systemów, 

jakie w ciągu wieków wznosiły religie i szkoły filozoficzne. Mało nas 
obchodzą dziś dysputy, gniewy i nierozumne zapały polemiczne 

przeszłości. 
 By rzucić światło na taki przedmiot, mamy obecnie źródła 

wyższe, niż myśl ludzka; mamy nauki tych, którzy opuścili ziemię, 
mamy osąd dusz, które przeszedłszy przez grób, zwracają się do 

nas z łona świata niewidzialnego, ze swymi radami, przestrogami i 
wezwaniami. 

 Prawda, że nie wszystkie duchy są w równej mierze zdolne do 
rozprawiania o tych zagadnieniach. Z nimi ma się sprawa podobnie, 

jak z ludźmi; wszystkie nie znajdują się na tym samym stopniu 

rozwoju. Stąd sprzeczności, stąd różnice poglądów. Lecz ponad 
tłumem dusz ciemnych, nieświadomych, zapóźnionych są duchy 

wzniosłe, które zstępują z wysokich sfer, by oświecać i prowadzić 
ludzkość. 

 Otóż co te duchy mówią o Bogu? 
 Istnienie Mocy najwyższej potwierdzają wszystkie wzniosłe 

istności. Ci z nas, którzy badali filozofię spirytyzmu, wiedzą, że 
wszystkie wielkie duchy, których nauki pokrzepiły nas na duchu, 

podtrzymywały w chwilach słabości, łagodziły nasze cierpienia, 
jednogłośnie potwierdzają, głoszą i uznają istnienie wzniosłej 

Inteligencji, która rządzi istotami i światami. Mówią, że ta 
inteligencja objawia się coraz wspanialej i coraz wznioślej w miarę, 

jak wstępujemy w górę po stopniach życia duchowego. 
 Podobnież ma się rzecz z pisarzami i filozofiami 

spirytystycznymi, od Allana Kardeca aż do dni dzisiejszych. Wszyscy 

potwierdzają istnienie wieczystej przyczyny we wszechświecie. 



 „Nie ma skutku bez przyczyny – powiedział Kardec – a każdy 

skutek inteligentny musi mieć inteligentną przyczynę”. Oto zasada, 
na której spoczywa cały spirytyzm. Zasada ta, gdy ją zastosujemy 

do przejawów zza grobu, wykazuje istnienie duchów. Zastosowana 
do badania świata i praw wszechświata wykazuje istnienie 

inteligentnej przyczyny wszechrzeczy. Dlatego też istnienie Boga 
stanowi jeden z zasadniczych punktów nauki spirytystycznej. 

Dodam, że jest od niej nieodłączne, bo w nauce tej wszystko się 
wiąże, łączy i zespala. Tylko niechaj nam nikt nie mówi o 

dogmatach! Spirytyzm ich nie znosi. Niczego nie narzuca, jedynie 
uczy. Każda nauka ma swoje zasady. Otóż jedną z podstawowych 

zasad spirytyzmu jest idea Boga. 
 Mówią nam czasem: „Po co zajmować się zagadnieniem Boga? 

Istnienia Boga nie można udowodnić”. Albo też: „Istnienie Boga, czy 
jego nieistnienie nie ma żadnego wpływu na życie ludzkości. 

Zajmijmy się czymś praktycznym; nie traćmy czasu na próżne 

rozprawy, na jakieś dyskusje metafizyczne”. 
 Otóż tym, którzy tak mówią, powtórzę, że zagadnienie Boga 

jest zagadnieniem najwyższym, w całym tego słowa znaczeniu 
żywotnym. Odpowiem im, że człowiek nie może się nim nie 

interesować, skoro sam jest istotą. Wszak żyje, więc ważną jest 
dlań rzeczą wiedzieć, jakie jest źródło, jaka przyczyna, jakie prawo 

życia. Zdanie, jakie sobie wyrobił o przyczynie i prawie 
wszechświata, to zdanie – czy chce, czy nie chce, czy wie o tym, czy 

nie wie – odbija się w jego czynach, w całym jego życiu publicznym 
i prywatnym. 

 Jakkolwiek wielka byłaby nieświadomość człowieka w 
przedmiocie praw wyższych, to jednak w rzeczy samej działa 

według pojęcia, jakie sobie wyrobił o tych prawach, choćby ono było 
bardzo niejasne i pomieszane. Tą opinią o Bogu, o świecie, o życiu – 

zauważcie, że te trzy przedmioty są nierozłączne – żyją i umierają 

społeczeństwa ludzkie! Ona to dzieli ludzkość na dwa obozy. I 
wszędzie widzi się rodziny w niezgodzie, w rozdźwięku 

intelektualnym, bo jest więcej systemów o Bogu i kapłan wpoił żonie 
jedne pojęcia, a profesor nauczył męża innych, jeśli mu w ogóle nie 

wszczepił pojęcia nicości. 
 Te dysputy, sprzeczności nietrudno zresztą wytłumaczyć. Mają 

one swoją rację bytu. Trzeba sobie przypomnieć, że wszystkie 
inteligencje nie znajdują się na tym samym punkcie rozwoju, 

dlatego też wszystkie nie mogą widzieć i rozumieć różnych spraw w 
ten sam sposób. Stąd tyle opinii, tyle różnorodnych wierzeń. 

Zdolność pojmowania, sądzenia, odróżniania rozwija się w nas tylko 
powoli, z wieku na wiek, z istnienia do istnienia. Nasza świadomość, 

nasze pojęcie o rzeczach uzupełnia się i rozjaśnia w miarę 
wznoszenia po niezmierzonej drabinie odrodzeń. Wszystkim 

wiadomo, iż człowiek, stojący u stóp góry, nie może widzieć tego, 



co podziwia ów, który doszedł do szczytu. Lecz wstępując na górę, 

osiągnie i on widzenie tych wspaniałości. 
 To samo jest z duchem w jego stopniowym postępie. 

Wszechświat otwiera się dlań tylko powoli, w miarę, jak rozwija się 
w nim i wzrasta zdolność pojmowania jego praw. 

 Stąd pochodzą systemy, szkoły filozoficzne i religijne, które 
odpowiadają różnym stopniom rozwoju duchów, grupujących się 

koło nich i często usuwających się w ich zacisze. 
 

 
 

VI. Prawa wszechświata 
 

Wszystkie prace naukowe, dokonywane od pół wieku, 
wykazują nam istnienie i działanie praw naturalnych. Jednoczy je 

prawo wyższe, które je wszystkie obejmuje, uzgadnia i sprowadza 

do jedności, porządku, harmonii. Przez te mądre i głębokie prawa, 
kierujące i rządzące wszechświatem, przejawia się najwyższa 

Inteligencja. 
 Niektórzy uczeni zarzucają co prawda, że prawa wszechświata 

są ślepe. Lecz jakże mogłyby ślepe prawa kierować pochodem 
światów w przestworzach, rządzić wszystkimi zjawiskami, 

wszystkimi przejawami życia i to z zadziwiającą dokładnością? Jeśli 
prawa są ślepe, powiedzmy to sobie, to oczywiście działają tylko 

drogą przypadku. Lecz przypadek to brak kierunku, brak działania 
wszelkiej inteligencji. Jest on niezgodny z pojęciami porządku i 

harmonii. 
 Pojęcie prawa wydaje się nam więc nieodłączne od pojęcia 

rozumu. Prawo jest przejawem inteligencji, albowiem jest dziełem 
myśli. Tylko ona mogła wprowadzić ład we wszechświecie. A myśl 

nie może powstać bez istoty, która jest rodzicielką. 

 Nie jest możliwym prawo poza i bez pomocy rozumu i woli, 
która nim kieruje. Inaczej prawo byłoby ślepe, jak chcą materialiści, 

ale wówczas równałoby się przypadkowi, brakowi kierunku. Sprawa 
miałaby się tak, jak z człowiekiem, który chciałbym iść drogą bez 

pomocy wzroku, a wpadłby do rowu po kilku krokach. Podobnież i 
my możemy twierdzić, że prawo, które byłoby ślepym, nie byłoby 

prawem. 
 Widzimy, że badania naukowe wykazują istnienie praw 

powszechnych. Z każdym dniem zbliża się wiedza krok za krokiem – 
często sama o tym nie wiedząc – ku tej wielkiej jedności, którą 

widzimy na dnie wszechrzeczy. 
 Nie ma człowieka, który nie byłby wciągany w ten pochód 

pojęć, nie wyłączając pozytywistów i materialistów. I oni, sami się 
nie spostrzegłszy, zdążają do tego wzniosłego pojęcia, które można 



by ustalić, że August Comte33, Littre34, dr Robinet, cała szkoła 

pozytywistów popada w tych sprawach w najwidoczniejsze 
sprzeczności. Zarzucają pojęcie absolutu, pierwszej przyczyny, jako 

prarodzica, a głoszą, nawet udowadniają, że „materia jest tylko 
dotykalnym przejawem pierwiastka powszechnego”. Według nich 

wszystkie nauki nakładają się na siebie i ostatecznie jednoczą się w 
powszechności najwyższej, która przypieczętuje ich jedność. 

Według Burnouf’a „wiedza niedaleka jest od tego, by zakończyć się 
teorią, której główna formuła stwierdzałaby jedność materii, 

niezmienność życia i jego nierozerwalny związek z myślą”. 
 A czymże jest ta trylogia materii, życia i myśli, ta 

„powszechność najwyższa, to prawo wszechświatowe, ta jedyna 
zasada”, która kieruje wszystkimi zjawiskami przyrody, wszystkimi 

aktami życia, wszystkimi pojęciami ducha? Czym jest ów ośrodek, w 
którym się streszcza i zlewa wszystko, co istnieje, wszystko, co 

żyje, wszystko, co myśli? Czymże jest, jeśli nie absolutem, jeśli nie 

Bogiem samym?! 
 Wprawdzie uparcie odmawiają inteligencji i świadomości temu 

absolutowi, tej najwyższej przyczynie, lecz pozostanie zawsze 
niepojętym, w jaki sposób przyczyna nieinteligentna, ślepa, 

niewiadoma mogła zrodzić wszystkie wspaniałości Kosmosu, cały 
przepych rozumu, światła i życia, nie wiedząc co czyni. Jakże to nie 

mając świadomości, ni woli, niezdolna zastanawiać się ni sądzić, 
mogła stworzyć istoty, które zastanawiają się, chcą, sądzą, które są 

obdarzone świadomością i rozumem? 
 Wszystko pochodzi od Boga i wznosi się ku Niemu. Fluid 

subtelniejszy niż eter emanuje z myśli twórczej. Ten fluid zbyt 
subtelny, by być uchwytnym dla naszego poznania, pod wpływem 

kolejnych połączeń stał się eterem. Z eteru wyszły stopniowo 
wszystkie kształty materii i życia. Doszedłszy do ostatniego punktu 

w procesie zstępującym, substancja i życie wstępują w niezmierny 

cykl ewolucji. 
 Widzieliśmy, że ład i majestat wszechświata nie objawiają się 

tylko w ruchu gwiazd, w pochodzie światów, objawiają się również w 
imponujący sposób w ewolucji i rozprzestrzenieniu się życia na 

powierzchni światów. Dziś można ustalić, że życie się rozwija, 
przekształca i wysubtelnia według uprzedniego planu; doskonali się 

w miarę, jak przebiega swą niepomierną drogę. Zaczynamy 
rozumieć, że wszystko układa się według podobnego celu, a celem 

tym postęp istoty, ustawiczny wzrost i urzeczywistnienie w niej 
coraz doskonalszych form piękna, mądrości i moralności. 

                                                 
33

 Comte Auguste (1788-1857), filozof francuski i pozytywista. Odrzucał wszelką metafizykę i 

opowiedział się za wiedzą badającą jedynie przedmioty rzeczywiste i sprawy dostępne umysłowi. Za 

obowiązek filozofa pozytywisty uważał rozważanie tematów utylitarnych i działanie na rzecz 

polepszania życia - przyp. red. 
34

 Littré Emile (1801-1881), francuski filolog, lekarz, przyrodnik, historyk, filozof, dziennikarz, literat i 

tłumacz. Odegrał znaczącą rolę w rozwoju pozytywizmu – przyp. red. 



 Można obserwować dokoła nas to majestatyczne prawo 

postępu w całej powolnej pracy natury: od form najniższych, od 
nieskończenie małych istot, od wymoczków, bujających w wodach, 

poprzez coraz to wyższe stworzenia na drabinie gatunków, aż do 
człowieka. Instynkt staje się wrażliwością, inteligencją, 

świadomością, rozumem. Wiemy też, że proces wstępowania się na 
tym nie kończy. Dzięki naukom z zaświatów dowiadujemy się, że on 

ciągnie się dalej poprzez światy niewidzialne, pod postaciami coraz 
subtelniejszymi; z potęgi w potęgę, z chwały na chwałę prowadzi w 

górę w nieskończoność, aż do Boga. A wspaniałe to wstępowanie 
życia w coraz wyższe szlaki da się wytłumaczyć tylko istnieniem 

inteligentnej przyczyny, jakiejś świadomej woli i nieustającej 
energii, która przenika i otacza całą przyrodę: to ona kieruje i 

pobudza tę gigantyczną ewolucję życia ku Dobru, Pięknu, 
Doskonałości! 

 To samo jest w dziedzinie moralnej. Istnienia nasze następują 

po sobie i rozwijają się poprzez wieki. Wypadki toczą się jeden po 
drugim, a my nie widzimy łącznika, który je spaja. Lecz 

sprawiedliwość nieustająca unosi się nad wszechrzeczami. Ustala 
ona nasz los według prawa i zasady nieomylnej. Myśli, słowa, czyny, 

wszystko się łączy, wszystko związane jest w łańcuch przyczyn i 
skutków, który jest jakby wątkiem naszych przeznaczeń. 

 Połóżmy nacisk na jedną rzecz: dzięki objawieniu duchów 
ukazało nam się prawo sprawiedliwości w swej wspaniałości, ze 

swymi olbrzymiej doniosłości skutkami i z przedziwnym łańcuchem 
rzeczy, którymi ono rządzi i kieruje. 

  
* 

 
 Gdy się zgłębia zagadnienie przyszłego życia, gdy bada się 

położenie ducha po śmierci, a to jest głównym przedmiotem badań 

psychicznych – znajdzie się wobec ważnego faktu, brzemiennego w 
skutki moralne. Stwierdza się stan rzeczy, umiarkowany prawem 

równowagi i harmonii. 
 Natychmiast gdy dusza przekroczy próg śmierci, gdy zbudzi 

się w świecie duchów, rozwija się przed wzrokiem jej stopniowo 
obraz jej przyszłych żywotów. Jest w niej jakby zwierciadło, które 

wiernie oświetla wszystkie dokonane czyny, oskarżając ją lub 
wysławiając. Nie może od tego oderwać się, ni uciec. Duch musi 

wpatrywać się sam w siebie, najpierw by siebie poznać, albo by 
cierpieć, a później by przygotować się do następnego życia w celu 

postępu lub naprawienia zła. Stąd po największej mierze wyrzuty, 
wstyd i cierpienie! 

 Nauki zza grobu zwiastują nam, że nic nie ginie, ani dobro, ani 
zło, lecz że wszystko zostaje zapisane i błędy trzeba naprawić, 

odkupić w innych istnieniach ziemskich, trudnych i bolesnych. 



 Dowiadujemy się również, że żaden wysiłek nie idzie na 

marne i żadne cierpienie nie jest bezużyteczne. Obowiązek nie jest 
pustym słowem, a dobro panuje niepodzielnie nad wszystkim. 

Każdy z nas buduje dzień za dniem, godzina za godziną, często sam 
o tym nie wiedząc, własną przyszłość. Los, jaki nam przypadł w 

udziale w życiu obecnym, zgotowaliśmy sobie dawniejszym 
postępowaniem; podobnież obecnie budujemy warunki naszego 

przyszłego istnienia. Stąd u mędrca rezygnacja wobec rzeczy 
nieuniknionych w życiu obecnym; stąd również potężny bodziec, by 

działać, poświęcać się, przygotowując sobie lepsze przeznaczenie. 
 Ci, którzy to wiedzą, czyż nie zadrżą trwogą na myśl o tym, co 

czeka nasze społeczeństwo, którego myśli, dążenia, czyny są zbyt 
często natchnione przez egoizm, lub złe namiętności – to 

społeczeństwo współczesne, które gromadzi w ten sposób nad 
naszymi głowami ciemne chmury fluidyczne, kryjące burze w swym 

łonie? 

 Jakże nie przerazić się wobec tylu słabości moralnych, wobec 
tylu głośnych przekupstw, jakże nie zatrwożyć się, stwierdzając, że 

poczucie dobra ma tak mało miejsca w pewnych sumieniach. Jakże 
nie zadrżeć lękiem, znajdując na dnie tylu dusz ludzkich wyuzdaną 

żądzę rozkoszy, chciwość lub nienawiść! 
 A jeśli tak czujemy, musimy bez wahania stwierdzić to wobec 

wszystkich i wszystkim dać poznać prawo sprawiedliwości, które 
nauki z zaświatów ukazują nam w całej wielkości i dostojeństwie – 

to prawo, które wykonuje się samoczynnie bez trybunału i bez sądu, 
a jednak któremu nie wymknie się żaden z naszych czynów. 

Objawia nam ono rozum, rządzący światem moralnym; jest to 
prawo żyjące, rozum świadomy wszechświata, źródło wszelkiego 

życia, wszelkiego światła, wszelkiej doskonałości! 
 Oto czym jest Bóg. Gdy to pojęcie Boga przeniknie naukę, a 

stąd dotrze do duchów i sumień, zrozumieją ludzie, że zasada 

sprawiedliwości nie jest niczym innym, jak przedziwnym 
narzędziem, którym Przyczyna Najwyższa prowadzi wszystko do 

ładu i harmonii. Odczują, że pojęcie Boga jest niezbędne dla 
współczesnych społeczeństw, które słabną i marnieją moralnie, gdyż 

nie rozumiejąc Boga, nie mogą się odrodzić. Wszystkie myśli, 
wszystkie sumienia zwrócą się podówczas ku temu ognisku 

moralnemu, ku temu źródłu wiekuistej sprawiedliwości, jakim jest 
Bóg i ujrzymy, jak zmieni się oblicze świata. 

 Sprawiedliwość jest nie tylko pochodzenia społecznego, jak 
chciała to ustalić rewolucja z 1789 r. Ona pochodzi z wyższych sfer; 

początek jej jest boski. Jeśli ludzie są równi wobec prawa ludzkiego, 
to dlatego, że są równi przed prawem wiecznym. 

 A także i dlatego, że pochodzimy wszyscy z tego samego 
źródła rozumu i świadomości, że jesteśmy wszyscy braćmi, 

odpowiedzialnymi jedni za drugich, złączonymi w naszych 

nieśmiertelnych przeznaczeniach. Albowiem solidarność i braterstwo 



istot jest możliwe tylko wówczas, gdy czują się złączone ze 

wspólnym ośrodkiem. 
 Jesteśmy dziećmi tego samego ojca, gdyż dusza ludzka jest 

emanacją duszy boskiej, iskrą myśli wiecznej. 
 

* 
 

 Wszystko mówi nam o Bogu, świat widzialny i niewidzialny. 
Rozpoznaje Go inteligencja; obwieszcza Go rozum i świadomość. 

 Atoli człowiek nie jest tylko rozumem i świadomością; jest on 
także miłością. Co istotę ludzką przede wszystkim charakteryzuje, 

to uczucie, serce. Uczucie jest przywilejem duszy. Przez nie to 
przywiązuje się ona do tego, co dobre, piękne i wielkie, do 

wszystkiego, co wzbudza jej zaufanie i może być jej podporą w 
zwątpieniu, pociechą w nieszczęściu. Otóż wszystkie te sposoby 

uczucia i pojmowania w równej mierze objawiają nam Boga, 

albowiem dobroć, piękno, prawda znajdują się w istocie ludzkiej 
tylko w stanie cząstkowym, ograniczonym, niezupełnym. Wszelako 

dobroć, piękno, prawda mogą istnieć tylko pod tym warunkiem, że 
początek ich, ich pełnia, ich źródło znajduje się w istocie, która je 

posiada w stopniu najwyższym, w stanie nieskończonym. 
 Pojęcie Boga narzuca się nam wszystkimi zdolnościami 

naszego ducha, przemawiając równocześnie do naszych oczu 
wszystkimi wspaniałościami wszechświata. Rozum najwyższy 

objawia się jako przyczyna odwieczna, do której wszystkie istoty 
przychodzą zaczerpnąć siły światła i życia. To Duch Boży, Duch 

mocarny, którego czci się pod tylu różnymi mianami, a który jednak 
pod tymi wszystkimi imionami jest zawsze ośrodkiem, jest żyjącym 

prawem i przyczyną, przez którą znają się, odradzają i podnoszą 
wzwyż. 

 Bóg mówi do nas wszystkimi głosami nieskończoności. 

Przemawia do nas nie w Biblii, powstałej przed wiekami, lecz w Biblii 
pisanej codziennie wspaniałymi zgłoskami, którym na imię ocean, 

morza, góry, gwiazdy niebieskie. Przemawia przez wszystkie 
łagodne i poważne harmonie, które wznoszą się z łona ziemi, lub 

zstępują z eterycznych przestworzy. Odzywa się także w świątyni 
naszej jaźni, w godzinach milczenia i zadumy. Gdy niezgodny zgiełk 

życia materialnego umilknie, wówczas budzi się i daje się słyszeć 
wielki głos wewnętrzny. Głos ten wychodzi z głębin sumienia i mówi 

nam o obowiązku, o postępie, o wniebowstąpieniu. Jest w nas jakby 
ustronie wewnętrzne, jest głębokie źródło, z którego tryskają fale 

życia, miłości, cnoty, światła. Tam to przejawia się ów odblask i 
zarodek Boski, ukryty w każdej duszy ludzkiej. 

 Dlatego to dusza ludzka jest najpiękniejszym świadectwem 
istnienia Boga; wszak ona jest promieniem duszy boskiej. Zawiera 

w stanie zarodkowym wszystkie potęgi, a jej zadaniem i 



przeznaczeniem jest powołać je do życia w ciągu niezliczonych 

istnień w pielgrzymce poprzez czasy i światy. 
 Istota ludzka, obdarzona rozumem, jest odpowiedzialna za 

swoje czyny; jest ona zdolna do poznania siebie i ma obowiązek 
sama sobą kierować. Jan Ewangelista powiedział: „Ten ci był tą 

prawdziwą światłością, która oświeca każdego człowieka 
przychodzącego na świat” (Jan I, 9). Rozum ludzki, powiedzieliśmy, 

jest iskrą rozumu Bożego. Wznosząc się ku swemu źródłu, obcując z 
rozumem absolutnym, wiecznym, odkrywa on prawdę, pojmuje 

prawo i ład wszechświata. Toteż zwrócę się do wszystkich: „Ludzie! 
Synowie światła, bracia moi! Przypomnijmy sobie, skąd wyszliśmy; 

pamiętajmy w ciągu naszej pielgrzymki życiowej o celu, do którego 
dążymy! Oderwijmy się od rzeczy przemijających; zajmijmy się 

rzeczami trwałymi!” 
 Nie istnieją dwa pierwiastki w świecie: dobro i zło. Zło jest 

tylko wynikiem kontrastu, tym czym noc jest wobec dnia. Nie ma 

ono własnego istnienia. Zło jest stanem niższości i nieświadomości 
istoty na drodze ewolucji. Najniższe stopnie niezmiernej drabiny 

przedstawiają to, co nazywamy złem; jednakże w miarę, jak istota 
się wznosi, urzeczywistnia ona dobro w sobie i dokoła siebie. Zło się 

zmniejsza, potem znika. Zło, jak powiedziano, jest tylko 
nieobecnością dobra. Wydaje się, że ta jest jednym z najniższych 

pierścieni łańcucha, miejscem pobytu dusz winnych na drodze 
poprawy. Na światach wyżej rozwiniętych rozpościera się dobro ze 

stopnia na stopień coraz to więcej, aż kończy się panowaniem 
niepodzielnym. 

 Dobro nie daje się zdefiniować samo w sobie. Określić je, 
znaczyłoby je umniejszać. Trzeba rozważać je nie w jego naturze, 

lecz w przejawach. 
 Ponad treściami, formami i ideami unosi się pierwiastek 

Piękna i Dobra, ostatnie pojęcie, jakie jesteśmy zdolni dosięgnąć 

myślą, nie obejmując go wszelako. Leży to w naszej słabości, że nie 
możemy uchwycić ostatecznej rzeczywistości rzeczy; jednakże 

wrażliwość, inteligencja i świadomość są w nas punktami oparcia, 
które pozwalają duszy wydobyć się z jej stanu niższości i 

niepewności i przekonać się, że wszystko we wszechświecie, 
zarówno siły, jak i istoty, podlegają panowaniu Dobra i Piękna. Ład i 

majestat świata – ład fizyczny i ład moralny – sprawiedliwość, 
wolność, moralność – wszystko polega, jak widzieliśmy, na prawach 

wiecznych, a nie ma praw wiecznych bez Zasady Wyższej, bez 
Pierwszego Rozumu, Przyczyny wszelkiego prawa. Toteż istota 

ludzka, zarówno jak i społeczeństwo, nie może rosnąć i postępować 
naprzód bez pojęcia Boga, to jest bez sprawiedliwości, bez wolności, 

bez szacunku dla siebie samej, bez miłości, albowiem Bóg, 
przedstawiający doskonałość, jest ostatnim wyrazem i równocześnie 

najwyższą gwarancją wszystkiego tego, co stanowi piękno i wielkość 

życia, wszystkiego, co powoduje potęgę i harmonię wszechświata. 



 

 
VII. Pojęcie Boga a badania psychiczne 

 
Dotychczas w naszych rozważaniach nad zagadnieniem Boga 

obracaliśmy się w obrębie zasad. W tej dziedzinie pojęcie Boga 
wydaje nam się kluczem do gmachu nauki spirytystycznej. 

Patrzymy teraz, czy ono nie jest równie doniosłe w dziedzinie 
faktów, na terenie doświadczalnym35. 

Na pierwszy rzut oka może się wydawać dziwnym powiedzenie, 
że pojęcie Boga odgrywa rolę w badaniu eksperymentalnym, w 

obserwacji faktów spirytystycznych. 
Zauważamy najpierw, że istnieje tendencja ze strony pewnych 

grup, by nadawać spirytyzmowi charakter przede wszystkim 
doświadczalny, by zajmować się wyłącznie badaniem zjawisk, 

zaniedbując to, co ma charakter filozoficzny; jest to dążenie, by 

zarzucić wszystko, co może choć w części przypominać nauki 
przeszłości, a stanąć na gruncie naukowym. W tych kołach dąży się 

do odsunięcia na bok wiary w Boga i twierdzeń o Nim, jako rzeczy 
zbytecznych, a przynajmniej niemożliwych do udowodnienia. Sądzi 

się, że w ten sposób przyciąganie się ludzi wiedzy, pozytywistów, 
wolnomyślicieli, wszystkich tych, którzy żywią rodzaj odrazy do 

uczuć religijnych i do wszystkiego, co ma pozór mistyczny lub 
doktrynerski. 

Z drugiej strony chciano by uczynić ze spirytyzmu naukę 
filozoficzną i moralną, opartą na faktach, naukę, zdolną zastąpić 

dawne doktryny i przestarzałe systemy, dającą zadowolenie licznym 
duszom, szukającym przede wszystkim pociechy w cierpieniach, 

dającą im filozofię prostą, popularną, w której by znajdowali 
wytchnienie po smutku życia. 

Tak jeden kierunek, jak i drugi ma zadowolić tłumy; ten drugi 

jeszcze bardziej niż pierwszy, bo tłum tych, którzy walczą i cierpią, 
przewyższa znacznie tłum ludzi nauki. 

W obronie obu tez występują z jednej i drugie strony ludzie 
szczerzy i przekonani o słuszności swych poglądów, ludzie, których 

zaletom z przyjemnością oddajemy hołd. Za kimże więc głosować? 
w którym kierunku zwrócić spirytyzm, by mu zapewnić rozwój? W 

wyniku naszych badań i spostrzeżeń musimy stwierdzić, że wielkość 
spirytyzmu, wpływ, jaki on wywiera na masy, zależny jest przede 

wszystkim od jego doktryny; fakty są tylko fundamentem, na 
którym gmach się opiera. Zapewne fundament odgrywa główną rolę 

przy stawianiu budynku, jednakże nie w fundamentach, to jest nie 
w podziemnych częściach może znaleźć schronienie myśl i sumienie. 

Według nas, istotne posłannictwo spirytyzmu nie polega tylko na 
oświecaniu rozumu przez dawanie dokładniejszej i zupełniejszej 

                                                 
35

 Poznaj moje poprzednie dzieła: „Chrystianizm a spirytyzm” i „W świecie niewidzialnym”, a także 

„Duchy i media”, rozprawa o spirytyzmie doświadczalnym. 



znajomości fizycznych praw świata; polega ono przede wszystkim 

na rozwijaniu u ludzi życia moralnego, które materializm i 
sensualizm mocno umniejszyły. Podnosić charaktery i krzepić 

sumienia – takie jest główne zadanie spirytyzmu. Z tego punktu 
widzenia może się on stać skutecznym środkiem przeciw złu, które 

toczy społeczeństwo współczesne, może być lekarstwem przeciw 
temu niesłychanemu wzrostowi egoizmu i namiętności, który nas 

popycha na brzeg przepaści. 
Uważamy, że powinniśmy tu jasno wyrazić nasze przekonanie: 

nie ułatwi się zadania spirytyzmowi, czyniąc zeń to, co w nim jest 
wzniosłego, co unosi myśl ponad ciasne widnokręgi, to jest ideę 

Boga, modlitwę. Przeciwnie, takim postępowaniem uczyniłoby się go 
bezpłodnym, bez wpływu na postęp mas. 

Zapewne nikt bardziej, niż my, nie podziwia zdobyczy wiedzy; 
zawsze lubiliśmy oddawać sprawiedliwość odważnym wysiłkom 

uczonych, którzy z każdym dniem oddalają granice nieznanego. 

Wszelako wiedza nie jest wszystkim. Bez wątpienia przyczyniła się 
do oświecenia ludzkości; zawsze jednak okazywała się niezdolna 

uczynić ją szczęśliwszą i lepszą. 
Wielkość ducha ludzkiego nie polega tylko na rozległej 

świadomości, tkwi ona również we wzniosłym ideale. Nie wiedza, 
lecz uczucie, wiara, przyniosły Joannę D’Arc36, rok 178937, 191438, 

wszystkie wielkie epopeje historii. 
Wysłańcy z Góry, wielcy wybrańcy, jasnowidze, prorocy nie 

wybrali wiedzy jako siły poruszającej; wybrali wiarę. Przyszli, by 
ukazać drogę, która prowadzi do Boga. 

Co stało się z wiedzą przeszłości? Zanurzyła się w falach 
zapomnienia, jak zanurzy się w nich wiedza naszych dni. Co będzie 

za dwadzieścia wieków z metodami i teoriami aktualnymi? 
Natomiast imiona wielkich posłanników przetrwały wieki. Tylko to 

przeżyje upadki cywilizacji, co wznosi ludzką duszę ponad nią samą, 

ku celowi wzniosłemu, ku Bogu! 
Jest jeszcze inna rzecz. Stając nawet na terenie badań 

doświadczalnych, nie możemy pominąć pewnych podstawowych 
wskazań: oto trzeba uwzględnić naturę stosunków, jakie zachodzą 

                                                 
36

 Joanna d'Arc, zwana Dziewicą Orleańską (ok. 1412-1431), francuska święta i bohaterka narodowa, 

pochodząca ze wsi Domremy na pograniczu lotaryńskim. Jedno z najbardziej znanych mediów na 

świecie. Od 13 roku życia miała wizje i słyszała „głosy niebiańskie", wzywające ją do ratowania 

ojczyzny - przyp. red. 
37

 W 1789 roku wybuchła Rewolucja francuska, okres rozruchów, powstań i zamachów stanu, które 

doprowadziły do upadku monarchii i ustroju stanowego we Francji. Jej bezpośrednią przyczyną był 

kryzys finansowy państwa, pośrednią rozwój racjonalistycznej filozofii Oświecenia i związane z nią 

aspiracje polityczne stanu trzeciego (głównie burżuazji i mieszczaństwa) - przyp. red. 
38

 W 1914 roku wybuchła I Wojna światowa. Był to pierwszy konflikt zbrojny w skali światowej, trwał 

cztery lata, zburzył układ stosunków politycznych po kongresie wiedeńskim 1814-1815. W wojnie 

udział wzięły 33 państwa, ok. 70 mln żołnierzy (10 mln poległo, 20 mln zostało rannych). W wyniku I 

wojny światowej rozpadła się monarchia austro-węgierska, Niemcy i Austria stały się republikami, 

powstała Rosja Radziecka oraz wiele nowych państw (m.in. Polska odzyskała niepodległość), 

dokonano nowego podziału kolonii i wytyczono nowe granice w Azji i Afryce – przyp. red. 



między ludźmi i światem duchów; trzeba też badać warunki, jakie 

są nieodzowne, żeby otrzymać z tych stosunków najlepsze wyniki. 
Podchodząc do tych zjawisk, czujemy się zaskoczeni zarówno 

budową tego świata niewidzialnego, który nas otacza, jak i 
charakterem tych tłumów duchów, które znajdują się dokoła nas i 

starają się ustawicznie wejść w porozumienie z ludźmi. Dokoła 
naszej zapóźnionej planety tętni potężne życie niewidzialne; 

przeważają w nim duchy lekkomyślne i żartownisie, do których 
przyłączają się duchy przewrotne i złośliwe. Jest tam wiele istot 

namiętnych, występnych, zbrodniczych. Opuściły Ziemię z duszą 
pełną nienawiści, z myślą zatrutą mściwością. Czekają w cieniu na 

odpowiednią chwilę, by zaspokoić swoje urazy i gniewy, kosztem 
nierozsądnych i nieprzewidujących badaczy, którzy nierozważnie, 

bez zastrzeżeń otwierają szeroko drogi dla porozumiewania się 
naszego świata ze światem duchów. 

 Z takiego to środowiska przychodzą do nas niezliczone 

manifestacje, śmiałe oszustwa i podstępy, dobrze znane badaczom 
spirytystycznym, tam rodzą się zdradzieckie sztuczki, które w 

pewnych wypadkach doprowadzają media do opętania, lub do 
utraty najpiękniejszych zdolności. Nadużycia posuwały się tak 

daleko, że niektórzy krytycy, robiąc obrachunek ofiar tych faktów, 
wyliczając wszystkie nadużycia, płynące z nierozważnego i płochego 

praktykowania spirytyzmu, zadali sobie pytania, czy nie tkwi w tym 
źródło niebezpieczeństw i klęsk, czy nie będzie to nową przyczyną 

upadku ludzkości39. 
Całe szczęście, że na to zło mamy lekarstwo. Istnieje najwyższej 

miary sposób obrony przed złymi wpływami. Posiadamy potężny 
środek, by odsunąć duchy otchłani i uczynić ze spirytyzmu czynnik 

odradzający, podporę i pociechę. Ten ratunek, ten środek 
zapobiegawczy to modlitwa, to myśl skierowana ku Bogu. Myśl o 

Bogu jest jak światło, które rozprasza cień i oddala duchy 

ciemności; jest to broń, odsuwająca duchy złośliwe i chroniąca nas 
od ich sideł. Modlitwa, gdy jest gorąca, gdy tryska z głębin ducha, a 

nie polega na monotonnym recytowaniu, ma ogromną siłę 
dynamiczną i magnetyczną40; przyciąga ona duchy wzniosłe i 

zapewnia nam ich opiekę. Dzięki nim możemy wówczas 
porozumiewać się z tymi, których kochaliśmy na ziemi, którzy byli 

krwią krwi naszej, kością naszych kości, a którzy z łona przestworzy 
wyciągają do nas ramiona. 

Stwierdziliśmy to wielokrotnie w naszej pracy eksperymentalnej: 
gdy na zebraniu spirytystycznym wola i myśli wszystkich zjednoczą 

się aktem potężnego uniesienia i głębokiego przekonania, gdy 

                                                 
39

 zob. J. Maxwell, Zjawiska psychiczne, s. 232-255; L.Denis, W świecie niewidzialnym, roz. XXII; 

zob. też Sprawozdanie z Kongresu Spirytystycznego w Brukseli 1910, s. 112, 124. 
40

 Otrzymaliśmy rzeczowy dowód za pomocą klisz fotograficznych. W czasie modlitwy przez 

dotknięcie palców udało się nam nasycić klisze promieniowaniem o wiele bardziej czynnym, 

wypływami o wiele mocniejszymi, niż w stanie normalnym. 



strzelą ku Bogu w modlitwie, pomoc nigdy nie zawiedzie. Cała ta 

zjednoczona wola stanowi wiązkę sił, która tworzy pewną broń 
przeciwko złu. Zawsze znajdzie się jakiś wzniosły duch, który 

odpowie na zew, wzbijający się ku Niebu. Ten duch opiekuńczy na 
nasze wołanie przychodzi kierować naszymi pracami i odsuwać 

duchy niższe; pozwala uczestniczyć tylko tym, których przejawy 
przyniosą pożytek im samym, albo istotom wcielonym. 

Jedna zasada jest tu nieomylna. Spirytyzm doświadczalny może 
być światłem, siłą moralną i źródłem pociech, gdy przystępuje się 

do niego z myślą czystą i duchem wzniesionym ku Bogu. Bez tego 
daje tylko niepewność i otwiera drzwi na wszystkie zasadzki świata 

niewidzialnego; otwiera wówczas wrota szeroko na wszelkie 
nienawiści, na te burze zła, które przechodzą nad ludzkością, jak 

huragan, zostawiając po sobie ruiny i spustoszenie. 
Tak, jest rzeczą dobrą i potrzebną otwierać drogi dla 

porozumienia się ze światem duchów, lecz przede wszystkim należy 

unikać, by drogami tymi posługiwali się nasi nieprzyjaciele w celu 
napaści na nas. Przypomnijmy sobie, że w świecie niewidzialnym 

jest sporo elementów nieczystych. Otworzyć im dostęp, znaczyłoby 
to spuścić na ziemię niezliczone nieszczęścia; wydać na łup 

przewrotnych duchów mnóstwo dusz słabych i bezbronnych. Żeby 
wejść w stosunki z mocami wyższymi, z duchami jasnymi, trzeba 

woli i wiary, absolutnej bezinteresowności i podniosłości myśli. W 
braku tych warunków stałby się badacz igraszką duchów 

lekkomyślnych. „Równe dąży do równego”, mówi przysłowie. W 
istocie prawo powinowactwa rządzi światem dusz, jak i światem ciał. 

Koniecznym jest więc zarówno z punktu widzenia teoretycznego, 
jak i praktycznego, koniecznym jest z punktu widzenia postępu 

spirytyzmu rozwijać zmysł moralny, kultywować przywoływania 
duchów i nie wchodzić w porozumienie z duchami inaczej, niż w 

nastroju poważnym i skupionym. 

Spirytyzm dany został człowiekowi jako środek oświecenia, 
uszlachetnienia, zdobywania zdolności niezbędnych na drodze 

ewolucji. Gdyby go zniekształcono w duszach, albo tylko gdyby 
zaniedbano ideę Boga i wzniosłe dążenia, mógłby się spirytyzm stać 

rzeczą niebezpieczną. Dlatego też nie wahamy się powiedzieć, że 
oddawać się praktykom spirytystycznym, nie oczyściwszy myśli, nie 

obwarowawszy ich wiarą i modlitwą, znaczyłoby to spełniać dzieło 
nieszczęsne, za które odpowiedzialność mogłaby spaść wielkim 

ciężarem na jego sprawców. 
 

* 
 

Przystąpmy teraz do szczególnie delikatnego punktu w całej 
sprawie. Zarzuca się czasem spirytystom, że nie żyją zawsze 

zgodnie ze swymi zasadami; widzi się nieraz, że zmysłowość, 

apetyty moralne, umiłowanie zbytku, zajmują u nich wiele miejsca. 



Zarzuca się nam ponadto niezgody wewnętrzne, rywalizacje grup i 

osób, stanowiące tak wielką przeszkodę w zorganizowaniu sił 
spirytystycznych i ich pochodzie naprzód. 

Nie będziemy tu zbijać tych zarzutów, ni wypowiadać się 
przeciwko komukolwiek. Niech nam tylko będzie wolno zwrócić 

uwagę, że jeśli się chce złagodzić i zmniejszyć te słabostki, to na 
pewno nie osiągnie się tego, sprowadzając spirytyzm do roli 

zwyczajnej wiedzy doświadczalnej. Przeciwnie, powiększałoby się je 
tylko. Spirytyzm wyłącznie doświadczalny nie miałby znaczenia, ni 

siły moralnej, potrzebnej, by łączyć dusze. Niektórzy sądzą, że 
wykreślenie pojęcia Boga będzie dla spirytyzmu korzystnym 

pociągnięciem. Natomiast my powiemy, że właśnie obecna 
niedostateczność tego pojęcia, niedostateczność szlachetnych uczuć 

i wzniosłych dążeń powoduje brak spoistości i stwarza trudności w 
organizacji spirytyzmu. 

Z chwilą, gdy pojęcie Boga słabnie w duszy, wzrasta natychmiast 

przeświadczenie o własnym „ja”, to jest osobowość – i to do tego 
stopnia, że staje się tyranką pochłaniającą wszystko. Jedno z tych 

pojęć może wzrastać i umocnić się tylko kosztem drugiego. Kto nie 
czci Boga, powiedział pewien myśliciel, ten czci siebie samego. 

Co jest dobre dla kół badaczy spirytystycznych, jest dobre i dla 
całego społeczeństwa. Pojęcie Boga, jak to wykazaliśmy, wiąże się z 

pojęciem prawa, jak też i z pojęciem obowiązku i ofiary, oraz z 
wszystkimi pojęciami niezbędnymi do utrzymania porządku, 

harmonii, do podniesienia istot i społeczeństw. Dlatego to gdy idea 
słabnie, wówczas i wszystkie te inne pojęcia chylą się do upadku. 

Znikają powoli, ustępując miejsca rozrostowi osobowości, 
zarozumialstwu, wstrętowi do wszelkiego autorytetu, do wszelkiego 

kierownictwa, do wszelkiego prawa wyższego. W ten sposób 
stopniowo dochodzą społeczeństwa do tego stanu, iż zewsząd – jak 

to się dzisiaj dzieje – rozbrzmiewa hasło: „Ni Boga ni Pana!”. 

Tak bardzo nadużywano idei Boga przez wieki; torturowano, 
zabijano w Jego imieniu tyle niewinnych ofiar, w imię Boże tak 

obficie skropiono ziemię krwią ludzką, że człowiek współczesny 
odwrócił się od Niego. Obawiamy się, czy odpowiedzialność za ten 

stan rzeczy nie spadnie na tych, którzy uczynili z Boga dobroci i 
miłosierdzia wiecznego Boga mściwości i strachu. Wszelako nie do 

nas należy ustalać, kto ponosi odpowiedzialność. Naszym celem jest 
raczej odszukać teren pojednania, gdzie wszystkie duchy dobrej 

woli mogą się zjednoczyć i zrozumieć. 
Jakkolwiek by nie było, ludzie współcześni w ogromnej 

większości nie chcą znosić nad sobą ni Boga, ni prawa, ni 
jakiegokolwiek przymusu; nie chcą zrozumieć, że wolność bez 

mądrości i rozumu jest nie do pomyślenia. Wolność bez cnoty 
prowadzi do swawoli, a swawola wyradza się w zepsucie, słabość 

charakterów i sumień, jednym słowem – w anarchię. I dopiero 

trzeba będzie nowych i bolesnych doświadczeń, by zaczęto się 



opamiętywać. Wtedy prawda jasno zabłyśnie, a w sercach naszych 

znajdą należyty oddźwięk wielkie słowa Woltera: „Ateizm i fanatyzm 
to dwa bieguny świata nierządu i ohydy!” (Histoire de Jenni). 

Mówi się nam co prawda wiele o altruizmie i sądzi się, że to 
uczucie powinno wystarczyć. Lecz jakże można uczynić miłość 

ludzkości rzeczą żywą, istotną, gdy nie potrafi się doprowadzić już 
nie mówię do tego, by jedni drugich miłowali, ale by choć znosili się 

nawzajem? By skupić uczucia i dążenia, trzeba potężnego ideału. 
Nie znajdzie go w istocie ludzkiej, skończonej, ograniczonej, nie 

znajdzie go w rzeczach tego świata, przemijających i przejściowych. 
Istnieje on tylko w Istocie nieskończonej, wiekuistej. On jeden jest 

dostatecznie wielki, by zebrać i wchłonąć wszystkie zapały, 
wszystkie siły, wszystkie tęsknoty duszy ludzkiej, by je ogrzać i 

zapłodnić. Ten ideał – to Bóg! 
Lecz co to jest ideał? To doskonałość. Bóg, będąc 

urzeczywistnioną doskonałością, jest równocześnie ideałem 

rzeczywistym, ideałem żyjącym! 
 

VIII. Działalność Boga w świecie i historii 
 

Bóg, ognisko inteligencji i miłości, jest tak niezbędnym dla 
życia wewnętrznego, jak słońce dla życia fizycznego. 

Bóg jest słońcem dusz. Z niego to wypływa ta siła, będąca 
równocześnie energią, myślą i światłem, która ożywia wszystkie 

istoty. Gdy się twierdzi, że pojęcie Boga jest niepotrzebne, że 
obeszłoby się bez niego, jest to tym samym, co powiedzieć, że 

słońce jest niepotrzebne dla przyrody i życia, że obeszłoby się bez 
niego. 

Przez komunię myśli, przez wznoszenie duszy ku Bogu 
dokonuje się jakby ustawiczne przenikanie, zapładnianie moralne 

istoty, stopniowo rozkwit ukrytych w niej potęg, te potęgi bowiem, 

myśli i uczucia mogą się obudzić i wzrastać tylko przez wzniosłe 
dążenia, przez szlachetne zapały naszych serc. Bez tego wszystkie 

te siły utajone drzemią w nas; pozostają bezczynne, uśpione! 
Mówiliśmy o modlitwie. Wypowiedzmy się jeszcze w tej 

sprawie. Modlitwa jest formą i najpotężniejszym wyrazem 
współobcowania powszechnego, powszechnej komunii. Nie jest ona 

w naszych oczach tym, co sądzi o niej tyle osób, uważając ją za 
banalne odmawianie pacierzy, za ćwiczenie monotonne i często 

powtarzane. Nie! Przez prawdziwą modlitwę, taką, która nie cierpi 
formuł, wznosi się dusza w sfery najwyższe. Tam zaczerpuje sił, 

światła; znajduje tam podporę, której nie mogą pojąć, ni zrozumieć 
ci, co nie znają Boga. Modlić się – to zwracać się ku wiecznej 

Istocie, przedkładać jej nasze myśli, nasze czyny, by je 
podporządkować Jej prawu i Jej wolę uczynić zasadą naszego życia; 

modlić się – to zdobywać pokój ducha, zadowolenie sumienia, 



jednym słowem to dobro wewnętrzne, które jest największym i 

najtrwalszym z wszelakich dóbr. 
 Powiemy więc, że nie uznawać i zaniedbywać wiarę w Boga i 

związaną z tym komunię myśli, współobcowanie z Duszą 
wszechświata, z tym ogniskiem, z którego promieniują po wszystkie 

czasy inteligencja i miłość – znaczyłoby to zarazem nie uznawać 
tego, co jest największym i wzgardzić mocami wewnętrznymi, które 

stanowią nasze prawdziwe bogactwo. Znaczyłoby to deptać nogami 
nasze własne szczęście, to wszystko, co może się przyczynić do 

naszego wzniesienia, naszej chwały, naszej szczęśliwości. 
Człowieka, który nie zna Boga i nie chce wiedzieć, jakie siły, 

jaki ratunek i jaka pomoc od Niego przychodzi, można by porównać 
do nędzarza, który mieszka obok pałacu pełnego skarbów, a naraża 

się na śmierć głodową przed jego drzwiami, choć stoją przed nim 
otworem i wszystko zaprasza go do wejścia. 

Nieraz słyszy się, jak nieświadomi mówią: „Co do mnie, nie 

potrzebuję Boga!” Smutne i pożałowania godne słowa pyszałków, 
którzy bez ludzkiego, stokroć gorsza, niż ślepota cielesna! Czyż 

kwiat kiedykolwiek powiedział: „Nie potrzebuję słońca?” Czy dziecię 
powiedziało kiedy: „Nie potrzebuję ojca” – a ślepiec: „nie potrzebuję 

światła?” 
Następnie, jak wiemy, Bóg nie jest tylko światłem dusz, jest 

też miłością. A miłość jest siłą nad siłami. Miłość triumfuje nad 
wszystkimi brutalnymi potęgami. Przypomnijmy sobie, że jeśli idea 

chrześcijańska podbiła świat starożytny, jeśli zatriumfowała nad 
potęgą rzymską, nad siłą miecza Cezarów, to stało się to przez 

miłość. Zwyciężyła w myśl słów: „Błogosławieni cisi, albowiem oni 
odziedziczą Ziemię!” 

W istocie nie ma człowieka, jakkolwiek byłby surowy i 
okrutny, żeby się nie czuł bezbronny wobec was, gdy jest 

przekonany, że chcecie jego dobra, jego szczęścia, że chcecie tego 

istotnie i bezinteresownie. 
Miłość jest wszechmocna, jest ogniem, który topi lody 

niedowierzania, nienawiści, gniewu, jest ciepłem, które ożywia 
dusze zdrętwiałe, lecz gotowe do kiełkowania i rozszerzania się pod 

działaniem tego promienia miłości. 
Zważcie tylko: siły subtelne i niewidzialne królują nad 

światem, panują nad przyrodą. Weźmy na przykład elektryczność: 
Jest nieważka i niedostrzegalna, a jednak posiada moc cudowną, 

zamienia metale w parę i rozkłada wszystkie ciała. To samo jest z 
magnetyzmem, który może sparaliżować ramię olbrzyma. Podobnież 

miłość może zapanować nad siłą i uczynić ją sobie uległą; może 
przekształcić duszę ludzką, podstawę życia w nas, siedzibę sił i 

myśli. Dlatego to Bóg, będąc ogniskiem miłości powszechnej, jest 
również najwyższą potęgą. 

Gdybyśmy wiedzieli, do jakich wyżyn może dojść nasz duch, 

do jakich wielkich i szlachetnych zadań może dorosnąć przez 



głębokie zrozumienie dzieła Bożego, przez wchłanianie myśli Bożej, 

zaiste ogarnąłby nas podziw. 
Są ludzie, którzy wyobrażają sobie, że wznosząc się w górę po 

drabinie naszych wniebowstąpień, dojdziemy wreszcie do zatraty 
istnienia, do unicestwienia się w Istocie najwyższej. Jest to ciężki 

błąd; właśnie przeciwnie, jak na to rozum wskazuje i jak zapewniają 
wszystkie wielkie duchy, im wyżej postępujemy w rozwoju 

inteligencji i moralności, tym mocniej utrwala się nasza osobowość. 
Istota może się rozprzestrzeniać i promieniować; może rosnąć w 

poznanie, w uczucie, w mądrość, w miłość, nie przestając przez to 
być sobą. Czyż nie widzimy tego na duchach wzniosłych, które są 

potężnymi osobowościami? A my sami nie czujemy tego, że im 
więcej kochamy tym bardziej wzrasta w nas zdolność miłowania, im 

lepiej pojmujemy, tym więcej zdolni czujemy się do czucia i 
pojmowania? 

Być zjednoczonym z Bogiem, to znaczy odczuwać, 

urzeczywistnić myśl Bożą. Lecz ta zdolność odczuwania, ta możność 
działania nie niweczy ducha. Może go tylko powiększyć. A gdy dusza 

dojdzie do pewnych stopni wzniesienia, staje się z kolei jedną z 
potęg, jedną z czynnych sił wszechświata. Staje się jednym z 

bożych Twórców w dziele wieczny, a współpraca jej rozszerza się 
bez ustanku. Zadaniem jej jest objaśniać wolę Bożą istotom, 

stojącym niżej od niej, przyciągać w krąg swego światłą, swojej 
miłości wszystkiego, co działa, walczy i cierpi na światach niższych. 

Nie zadowala się ona tylko działaniem ukrytym. Nie inkarnuje się, 
przyjmuje ciało i staje się jednym z posłańców, którzy zjawiają się, 

jak meteory, w nocy wieków. 
Istnieją inne teorie, które każą wierzyć, że dusza doszedłszy u 

kresu swej pielgrzymki do doskonałości absolutnej, do Boga, po 
długim pobycie na łonie szczęśliwości niebiańskiej, schodzi w 

otchłań materii, w świat kształtu, na najniższy stopień drabiny istot, 

by zacząć znów powolne, uciążliwe i bolesne wspinanie się, jakiego 
już dokonała. 

Teoria ta jest równie nie do przyjęcia, jak poprzednia; żeby ją 
uznać, trzeba by przekreślić pojęcie nieskończoności. A pojęcie to 

narzuca się nam z nieprzepartą siłą, chociaż wymyka się wszelkiej 
analizie. Wystarczy trochę się zastanowić, żeby zrozumieć, że dusza 

może wspinać się w górę i zbliżać się nieustannie do szczytu, nigdy 
go nie osiągając. Bóg to nieskończoność! To absolut! A my w 

stosunku do Niego nie będziemy nigdy, mimo naszych postępów, 
niczym innym, jak istotami skończonymi, względnymi, 

ograniczonymi. 
Istota może więc rozwijać się, rosnąć bez ustanku, nie 

urzeczywistniając nigdy doskonałości absolutnej. 
Wydaje się to trudne do zrozumienia, a jednak cóż ponad to 

prostszego? Pozwólcie, że przytoczymy przykład dostępny dla 

wszystkich, przykład matematyczny. Weźcie jedność, a jedność to 



obraz istoty – i dodawajcie najwyższy ułamek dziesiętny, jaki 

znajdziecie. Będziecie się zbliżać do liczby 2, ale nigdy jej nie 
osiągnięcie. 

Nam, ludziom zamkniętym w ciele trudno sobie wyobrazić rolę 
ducha, który nosi w sobie wszystkie potęgi, wszystkie siły 

wszechświata, wszystkie piękności i wspaniałości życia 
niebiańskiego i promieniuje nimi na świat. Lecz co możemy i 

powinniśmy zrozumieć, to fakt, że te duchy mocarne, ci posłańcy, ci 
Czyniciele boży osiągnęli te wyżyny dzięki nieustannym wysiłkom, 

dzięki stosowaniu we wszystkich swoich czynach prawa bożego. 
Otóż to, co oni zdziałali, może zdziałać każdy z nas. Wszyscy mamy 

w sobie zarodki potęgi i wielkości, równej ich potędze i wielkości. 
Wszyscy mamy takie samo świetne przeznaczenie, taką samą 

wspaniałą przyszłość i od nas tylko zależy, by ją urzeczywistnić w 
ciągu naszych niezliczonych istnień. 

Dzięki badaniom psychicznym, dzięki zjawiskom 

telepatycznym potrafimy wszyscy przynajmniej to zrozumieć 
obecnie, że zdolności nasze nie są ograniczone zmysłami. Duch nasz 

może promieniować poza ciałem; może odbierać wpływy światów 
wyższych, działanie myśli bożej. Wezwanie myśli ludzkiej nie 

przechodzi bez echa; dusza, przełamując fatalizm ciała, może 
wznieść się ku światu duchowemu, stanowiącemu jej dziedzictwo, 

krainę, do której ma przybyć. Dlatego to trzeba zrozumieć, żeby 
każdy stał się swoim własnym medium i nauczył się porozumiewać 

ze światem duchów wyższych. 
Zdolność ta była dotąd przywilejem garstki wtajemniczonych. 

Dziś trzeba, żeby wszyscy ją osiągnęli i żeby każdy doszedł do 
chwytania i rozumienia przejawów myśli wyższej. Każdy człowiek 

może dojść do tego życiem czystym i bez plam, oraz stopniowym 
rozwijaniem swych zdolności. 

 

* 
 

 Działanie Boże objawia się we wszechświecie, zarówno na 
planie fizycznym, jak i moralnym; nie ma jednej istoty, która by nie 

była przedmiotem Jego troskliwości. Widzieliśmy, jak się to 
przejawia w owym dostojnym prawie postępu, które kieruje 

ewolucją istot i rzeczy, wiodąc je do stanu coraz doskonalszego. 
Działanie to przejawia się również w historii ludów. Można śledzić na 

przestrzeni czasów ten majestatyczny pochód, ten pęd ludzkości ku 
dobru, ku lepszemu. Bez wątpienia jest w tym odwiecznym 

pochodzie wiele słabości i odskoków, wiele godzin smutnych i 
ciemnych, lecz nie należy zapominać, że człowiek ma wolność 

działania. Jego występki są prawie zawsze wynikiem jego błędów, 
jego stanu niższości. 

 Czy to nie zrządzenie Opatrzności wyznacza ludzi powołanych 

do przynoszenia wielkich odkryć, które przyczyniają się do rozwoju 



dzieła cywilizacji? Odkrycia te wiążą się ze sobą; zjawiają się jedne 

po drugich, w sposób metodyczny, regularny, w miarę, jak mogą się 
zaszczepić z powodzeniem na postępach poprzednich. 

 W sposób oczywisty wykazuje współudział Boga w historii 
zjawianie się w czasach uroczystych, w „godzinach wołania” owych 

wielkich misjonarzy, którzy przychodzą podać rękę ludziom i 
powstrzymać ich na drodze zatracenia, ucząc ich praw moralnych, 

miłości do bliźnich, dając im wielkie przykłady ofiary z siebie dla 
dobra wszystkich. 

 Czyż jest coś dostojniejszego nad tę rolę posłańców boskich? 
Przychodzą, kroczą wśród ludów. Daremnie spada na nich deszcz 

szyderstw i sarkazmu. Daremnie zastępuje im drogę wzgarda i 
cierpienia. Oni wciąż idą! Daremnie wznoszą się koło nich 

szubienice, szafoty. Płoną stosy. Oni idą z czołem w górę 
wzniesionym, z duszą pogodną. Jakiż jest sekret ich siły? Kto ich tak 

popycha naprzód? 

 Ponad cieniami materii i pospolitością życia, wysoko nad 
ziemią, hen ponad ludzkością jaśnieje im to ognisko wieczne, 

którego jeden promień daje im odwagę do znoszenia wszystkich 
cierpień, wszystkich mąk. Oglądali prawdę bez zasłon i odtąd jedyną 

ich troską jest rozsiewać i wszystkim udostępniać znajomość 
wielkich praw, które rządzą duszami i światami! 

 Wszystkie te potężne duchy oświadczały, że przychodzą w 
imię Boże, by głosić Jego wolę. 

 Wśród strasznej nocy piętnastego stulecia, w otchłani 
nieszczęść i cierpień, w jakiej tonęły życie i honor wielkiego narodu, 

co przyniosła Joanna d’Arc Francji zdradzonej, zwyciężonej, 
dogorywającej? Czy to była pomoc materialna, żołnierze, armia? 

Nie, przyniosła ona wiarę, wiarę w siebie samych, wiarę w 
przyszłość Francji, wiarę w Boga! „Przychodzę za wolą Króla 

niebieskiego – powiedziała – i przynoszę wam pomoc niebios”. 

Dzięki tej wierze Francja się podniosła; uniknęła rozkładu, śmierci! 
 To samo było w latach 1914-1918. Było jedno lekarstwo, 

zarówno na owo szydercze niedowiarstwo, jak i na owo ślepe 
zobojętnienie, które charakteryzowały ducha francuskiego przed 

wojną. Było tylko jedno lekarstwo na chylące się do upadku myśl i 
sumienie narodowe, które nam zasłaniały rozmiary grożącego 

niebezpieczeństwa. Lekarstwem tym była wiara w siebie samych, w 
wielkie przeznaczenie naszej ojczyzny, wiara w tę Potęgę 

najwyższą, która ocaliła znów Francję w dniach Marny41 i Verdun42. 

                                                 
41

 I bitwa nad Marną (zwana także cudem nad Marną) (5 - 9 września 1914) - kilkudniowa bitwa I 

wojny światowej pomiędzy wojskami francusko-angielskimi a wojskami niemieckimi. Bitwa miała 

zasadnicze znaczenie dla losów Francji, gdyż powstrzymała dalszy marsz Niemców na zachód – przyp. 

red. 
42

 Od 21 lutego do 18 grudnia 1916 pod Verdun toczyła się jedna z najkrwawszych bitew I wojny 

światowej, rozpoczęta atakiem 5 Armii niemieckiej, która zajęła ważny strategicznie fort Douaumont, 

wdzierając się 8 km w głąb pozycji francuskich. W dalszych krwawych walkach Niemcy zdobyli 

kolejne forty, ale Francuzi przeszli do kontruderzenia. Niemcy zostali wyparci na pozycje wyjściowe, 



 Lecz dni niebezpieczeństwa i chwały minęły; święte 

zjednoczenie nie przeżyło krwawego dramatu. Pesymizm, brak 
odwagi, niezgoda wszczęły znów swą chorobliwą działalność; 

anarchia i ruina pukają do naszych drzwi. 
 Jedyny środek ocalenia zagrożonego społeczeństwa to wznieść 

myśli i serca, wznieść wszystkie dążenia duszy ludzkiej ku tej 
potędze nieskończonej, która jest Bogiem; zjednoczyć naszą wolę z 

Jego wolą i przejąć się Jego prawami. W tym tkwi tajemnica wielkiej 
siły, wszelkiego postępu. 

 Posuwając się wzwyż po tej zapomnianej drodze, będziemy 
zdumieni i zaskoczeni, poznając i odkrywając, że Bóg nie jest 

abstrakcją metafizyczną, nie jest jakimś mglistym ideałem, 
gubiącym się w głębinach marzeń, ideałem, który istniałby tylko 

wtedy, jak chce Vacherot i Rean, kiedy my o nim myślimy. Nie, Bóg 
jest istotą żyjącą, wrażliwą, świadomą; Bóg jest rzeczywistością 

działającą. Bóg jest naszym ojcem, naszym opiekunem, naszym 

pocieszycielem, naszym najlepszym przyjacielem; skoro tylko 
wezwiemy Go i otworzymy przed Nim głąb serc naszych, oświeci 

nas swoim światłem, ogrzeje ciepłem swej miłości, rozłoży nad nami 
skrzydła swej Duszy, niemającej granic, bogatej we wszelkie 

doskonałości. Przez Niego tylko i w Nim będziemy się czuli 
szczęśliwymi i poczujemy się naprawdę braćmi; poza Nim 

znajdziemy jedynie ciemność, rozczarowanie, cierpienie i nędzę 
moralną. Taką oto pomoc przyniosła Joanna d’Arc Francji, taką 

pomoc spirytualizm nowoczesny przynosi ludzkości. 
 Można powiedzieć, że myśl Boża promieniuje nad historią i 

nad światem: ona to zsyła natchnienie pokoleniom w ich pochodzie, 
ona podtrzymywała, podnosiła miliony dusz strapionych. Ona była 

siłą, nadzieją najwyższą, ostatnią podporą zasmuconych, 
ograbionych, zdanych na pastwę losu, prawie wszystkich tych, 

którzy na przestrzeni czasów cierpieli z powodu niesprawiedliwości, 

złości ludzkiej i ciosów nieszczęść. 
 Jeżeli wywołacie wspomnienie pokoleń, które następowały po 

sobie na Ziemi, to wszędzie zobaczycie spojrzenia ludzkie, zwrócone 
ku temu światłu, którego nic nie zdoła zgasić ni umniejszyć. 

 Dlatego mówimy wam: Bracia, skupiajcie się w ciszy 
domostw; wznoście często ku Bogu wzloty waszych myśli i serc; 

przedkładajcie Mu wasze potrzeby, wasze słabości, wasze nędze. 
Zwracajcie się do Niego z najwyższym wezwaniem. Wówczas w 

największej głębi własnej jaźni usłyszycie głos, który wam odpowie, 
pocieszy, wesprze. Głos ten przejmie was głębokim wzruszeniem; 

wytrysną wam, być może, łzy z oczu, lecz wstaniecie zasileni, 
pokrzepieni. 

 Nauczcie się modlić z najistotniejszej głębi waszej duszy, a nie 
tylko koniuszkiem warg; nauczcie się obcować z waszym Ojcem, 

                                                                                                                                            
obie strony przeszły do pozycyjnych działań obronnych, które trwały do sierpnia 1917. Ogólne straty 

walczących wyniosły ok. 1 mln ludzi, w tym ponad 700 tys. zabitych – przyp. red. 



odbierać Jego tajemne nauki, dostępne nie mędrcom i mocarzom, 

lecz duszom czystym, sercom szczerym. 
 Gdy będziecie szukać ucieczki przed smutkami i zawodami 

ziemskimi, przypomnijcie sobie, że jest na to tylko jeden sposób: 
wznieść myśl ku tym czystym krainom światła Bożego, do których 

nie docierają ciężkie wpływy naszego świata. Zgiełk namiętności, 
konflikt interesów tam nie dolatuje. Przyszedłszy w te sfery, 

wyzbywa się duch swoich niższych uprzedzeń i wszystkich 
małostkowości naszego istnienia. Buja ponad wrzawą ludzką, gdzie 

nie dosięga niezgodny zgiełk walki o byt, o bogactwo i puste 
zaszczyty, gdzie nie dosięgają wszystkie te rzeczy znikome i 

zmienne, które nas przywiązują do światów materialnych. Tam w 
górze duch się oświeca, upaja się wspaniałością prawdy i światła. 

Widzi i pojmuje prawa swego przeznaczenia. 
 W obliczu rozległych perspektyw nieśmiertelności, wobec 

widowiska postępów i wniebowstąpień, które nas czekają na 

drabinie światów, czymże stają się dla nas nędze życia obecnego, 
zmienność jego kolei? 

 Kto ma w duszy i w sercu tę żarliwą wiarę, tę absolutną 
ufność w przyszłość, tę podniosłą pewność, ten jest opancerzony 

przeciw cierpieniu. Nie zranią go ciosy losu. Tu tkwi sekret wszelkiej 
siły, wszelkiego męstwa, tajemnica pionierów ludzkości, 

męczenników, tych wszystkich, którzy w ciągu wieków oddawali 
życie za wielką sprawę. Tu tkwi tajemnica tych, którzy wśród tortur, 

pod ręką kata, gdy ciało ich i kości, pogruchotane kołem, czy innymi 
narzędziami kaźni, przedstawiały już tylko zbroczoną masę, znaleźli 

jeszcze siłę, by opanować cierpienia i głosić boską sprawiedliwość. 
Na szafocie, czy na stosie, żyli oni już na Ziemi życiem chwalebnym, 

nieginącym życiem ducha! 
 

IX. Zarzuty i przeciwieństwa 

 
Zagadnienie o Bogu, będąc najobszerniejszym i najgłębszym z 

zagadnień, gdyż obejmuje wszystkie inne, zrodziło niezliczone teorie 
i systemy, odpowiadające tyluż etapom myśli w jej pochodzie ku 

absolutowi. 
W tej dziedzinie istnieje mnóstwo sprzeczności. Każda religia 

tłumaczy Boga na swój sposób; każda teoria opisuje Go na swoją 
modłę, a wszystko to wywołuje pomieszanie pojęć, chaos nie do 

rozwikłania. Ileż to różnych postaci pojęcia Boga, od fetyszu43 
Murzynów aż do Parabrahma Hindusów, aż do czystego Aktu 

świętego Tomasza!44 Z tego pogmatwania pojęć ateiści wyciągają 

                                                 
43

 Fetysz - w religiach pierwotnych, przedmiot któremu przypisywano siłę magiczną lub był uważany 

za wcielenie bóstwa – przyp. red. 
44

 Św. Tomasz z Akwinu zebrał i uporządkował dowody na istnienie Boga w postaci tzw. pięciu dróg. 

Wśród nich znalazł się dowód określany jako droga "z ruchu" (ex motu), nawiązująca do Arystotelesa i 

ujmująca Boga jako Czysty Akt - Pierwszego Poruszyciela będącego praźródłem wszelkiego ruchu w 

świecie – przyp. red. 



wnioski, zaprzeczające istnienie Boga; pozytywiści twierdzą, że jest 

niepodobieństwem Go poznać. 
Jak usunąć ten chaos? Jak uniknąć tych sprzeczności? W 

sposób bardzo prosty. Wystarczy się wznieść ponad teorie i systemy 
dostatecznie wysoko, by je złączyć w jedną całość przez to, co mają 

wspólnego. Wystarczy wznieść się aż do wielkiej Przyczyny, w której 
wszystko się streszcza i tłumaczy. 

Ciasnota widzenia zniekształciła, naraziła na niezrozumienie 
pojęcie Boga. Znieśmy bariery, więzienia, ograniczone systemy, 

które sprzeciwiają się sobie wzajemnie, wykluczają się, zwalczają, a 
zastąpmy je rozległymi horyzontami wyższych pojęć. Na pewnych 

wyżynach wiedza, filozofia, religia, dotąd rozdzielone, 
przeciwstawiające się sobie i wrogie na niższych poziomach i pod 

niższymi postaciami, łączą się i zlewają w jedną potężną syntezę, 
jaką przedstawia spirytualizm nowoczesny. 

W ten sposób spełnia się prawo ewolucji pojęć. Po tezie 

mieliśmy antytezę. Dochodzimy do syntezy, która streści w sobie 
wszystkie formy i wierzenia, a będzie to chwałą dwudziestego 

wieku, iż on ustali ją i sformułuje. 
 

* 
 

 Zbadajmy pokrótce najpospolitsze zarzuty. Najczęstszy jest 
zarzut, który mówi: jeżeli Bóg istnieje, jeżeli jest, jak tego chcecie, 

Dobrem, Sprawiedliwością, Miłością, to dlatego zło i cierpienie 
królują wśród nas? Bóg jest dobry, a miliony biednych istot cierpią 

duchowo i cieleśnie. Wszystko jest cierpieniem i boleścią w życiu 
tłumów. Niesprawiedliwość jest władczynią nad naszym globie, a 

zawzięta walka o byt zabiera tu codziennie niezliczone ofiary. 
 Cierpienie, jak to już wykazaliśmy gdzie indziej45, jest 

potężnym środkiem wychowawczym dla dusz. Rozwija wrażliwość, 

która jest już sama w sobie wzbogaceniem życia. A przy tym jest 
ono jedną z postaci sprawiedliwości, naprawą naszych czynów 

poprzednich, niekiedy i bardzo dalekich. 
 Bóg nas uczynił wolnymi: stąd możność zła. Wolność jest 

warunkiem potrzebnym do urozmaicenia w jedności wszechświata. 
Bez niej panowałaby we wszechświecie nieznośna monotonia. Bóg 

dał nam wolność z popędem życia, przez który istota będzie się 
rozwijała własnym wysiłkiem poprzez przestrzenie i czasy bez 

granic, na drabinie kolejnych żywotów, na powierzchni światów, 
które zaludniają bezmiar. 

 Wypływamy z Boga, jak myśli wypływają z naszego ducha, nie 
dzieląc go na części, nie umniejszając go. Wolni i odpowiedzialni 

stajemy się panami i sprawcami naszych przeznaczeń. Lecz dla 
rozwoju zarodków i sił, które są w nas, potrzebna jest walka, walka 

z materią a namiętnościami, z tym wszystkim, co nazywamy złem. 

                                                 
45

 Zob. L. Denis, Życie po śmierci, Warszawa 2010, rozdz. XVIII i XIX 



Walka ta jest bolesna i wiele w niej klęsk. A jednak z wolna 

zdobywa się doświadczenie, hartuje się wolę, dobro uwalnia się od 
zła. Przychodzi godzina, gdy dusza zatriumfuje nad niższymi 

wpływami, odkupi się i wzniesie przez pokutę i oczyszczenie do 
stanu błogości. Pojmie wówczas i będzie podziwiała mądrość i 

przezorność Boga, który czyniąc z niej sędziego swoich własnych 
przeznaczeń, urządził wszystko w ten sposób, by wydobyć 

ostatecznie jak największą sumę szczęścia dla każdego z nas. 
 Warunki obecne każdej duszy są sprawiedliwym wynikiem jej 

istnień minionych. Również nasz istnienie obecne rodzi dzień po 
dniu przez akty naszej wolnej woli, los, który czeka nas w 

przyszłości. 
 

* 
 

 Robią nam i inne zarzuty. Jednego z nich nie możemy 

pominąć, o stanowi on jedno z głównych zagadnień filozofii. Pytają 
nas: czy Bóg jest istotą osobową, czy Istotą powszechną, 

nieskończoną? Nie może być jednym i drugim, bo jak mówią, 
pojęcia te są różne i wykluczają się nawzajem. Stąd dwa wielkie 

systemy o Bogu: deizm i panteizm. W rzeczywistości jednak 
przeciwieństwo to jest tylko błędem optycznym ducha ludzkiego, 

który nie potrafi pojąć ani osobowości ani nieskończoności. 
 Osobowość prawdziwa to „ja”, inteligencja, wola, świadomość. 

Nic nie przeszkadza pojąć ją jako niemającą granic, to znaczy 
nieskończoną. Bóg, będąc doskonałością, nie może być ograniczony. 

W ten sposób godzą się dwa pojęcia na pozór sprzeczne. 
 Druga sprawa: czy Bóg jest niepoznawalny, jak to mówią 

pozytywiści, a między nimi Berthelot? Czy jest bezdenną otchłanią 
gnostyków, zasłoniętą Izydą świątyń Egiptu, strasznym i 

tajemniczym Świętym nad Świętymi Hebrajczyków – czy też może 

być poznany? 
 Odpowiedź jest łatwa: Bóg jest niepoznawalny w swej istocie, 

w swych wewnętrznych głębiach, wszelako przejawia się przez całe 
swoje dzieło, w wielkiej księdze, otwartej przed naszymi oczami i w 

głębi nas samych. 
 Niektórzy znów nalegają: „Powiedzieliście, że istotny cel życia, 

cel wszystkich naszych żyć, to wchodzić coraz bardziej w obcowanie 
powszechne, by lepiej umiłować i lepiej służyć Bogu, spełniając Jego 

zamiary. Jeżeli Bóg nie może być poznany w pełni, jakże można 
miłować i służyć Nieznanemu?” 

 Bez wątpienia, odpowiemy, nie możemy znać Boga w Jego 
istocie; lecz znamy Go przez Jego godne podziwu prawa, przez plan, 

jaki zakreślił wszystkim istnieniom, a w którym jaśnieje mądrość i 
sprawiedliwość. Żeby kochać Boga, nie jest koniecznym oddzielać 

Go od jego dzieła; trzeba Go widzieć w Jego wszechistnieniu, w fali 



życia i miłości, jaką On spuszcza na wszystko. Bóg nie jest 

nieznany, jest tylko niewidzialny. 
 Dusza, myśl, dobro, piękno moralne są również niewidzialne. 

A jednak, czy nie powinniśmy ich miłować? A miłować je – czy to 
nie znaczy miłować Boga, który jest ich źródłem, ponieważ jest 

równocześnie najwyższą miłością, udoskonaloną pięknością, 
absolutnym dobrem? 

 Nie znamy w ich istocie żadnej z tych zasad. A jednak wiemy, 
że one są i nie możemy uniknąć ich wpływu i nie oddawać im czci. 

Gdybyśmy kochali tylko to, co znamy i rozumiemy w pełni, cóż 
miłowalibyśmy obecnie, będąc tak ograniczeni w ciasnych granicach 

naszego ziemskiego pojmowania? 
 Tym, którzy chcą absolutnej definicji, można by powiedzieć, 

że Bóg to duch czysty, idea, czysta myśl. Ale czysta idea w swej 
istocie nie może być zamknięta w formułę, nie będąc natychmiast 

umniejszona, zniekształcona. Wszelka formuła jest niewolą. 

Zamknięta w więzieniu słowa, myśl traci swoje promieniowanie, 
swój blask, nie tracąc swego prawdziwego znaczenia i rozciągłości. 

Zubożona, zniekształcona, staje się tak przedmiotem krytyki i widzi, 
jak znika to, co było najbardziej przekonującego w niej. 

 W życiu przestworzy myśl jest obrazem lśniącym. Porównana 
z myślą, wyrażoną przez słowa ludzkie, jest ona jak młoda 

dziewczyna, jaśniejąca życiem i pięknością, wobec takiej samej 
dziewczyny, leżącej w trumnie, owiniętej sztywnym, lodowatym 

tchnieniem śmierci. 
 A jednak mimo niemocy wyrażenia go w całej rozciągłości 

pojęcie Boga nasuwa się każdemu, jak powiedzieliśmy, bo ono jest 
niezbędne dla nas do życia. Widzieliśmy, że Dobro, Prawda, Piękno 

są dla nas nieuchwytne w swej istocie, są bowiem natury boskiej. 
Nasza własna inteligencja – i ona nawet jest dla nas nie do pojęcia, 

właśnie dlatego, że zawiera cząstkę bożą, która ją wyposaża we 

wspaniałe zdolności. I nie inaczej, tylko przenikając zagadkę duszy 
ludzkiej, dojdziemy pewnego dnia do rozwiązania zagadki Istoty 

nieskończonej. 
 Bóg jest w nas, a my jesteśmy w Nim. Bóg jest wielkim 

ogniskiem życia i miłości, a każda dusza jest jego iskierką, albo 
raczej małym ogniskiem, jeszcze ciemnym i zasłoniętym, które 

wszakże zawiera w stanie zarodkowym wszystkie potęgi. Jest to tak 
dalece prawdziwe, że gdybyśmy znali wszystko, co się w nas 

znajduje i gdybyśmy wiedzieli, jakie wspaniałe dzieła możemy 
urzeczywistnić, przekształcilibyśmy świat, jednym skokiem 

podnieślibyśmy go na niezmierzonej drodze postępu. 
 Aby siebie poznać, trzeba tedy poznawać Boga, albowiem 

wszystko to, co jest w Bogu, jest w nas, przynajmniej w stanie 
zarodkowym. Bóg jest duchem wszechświata, który się wypowiada i 

przejawia w naturze i którego najwyższym wyrazem jest człowiek. 



 Wszyscy ludzie winni dojść do tego poznania swej wyższej 

natury. Nieznajomość bowiem tej natury i ukrytych w nas środków 
jest główną przyczyną naszych cierpień, naszych słabości i 

upadków. 
 Dlatego wołamy do wszystkich: Wznieśmy się ponad szkolne 

sprzeczki, ponad różne dyskusje i polemiki. Wznieśmy się 
dostatecznie wysoko, by zrozumieć, że jesteśmy czymś innym, niż 

kółkiem w ślepej maszynie świata: jesteśmy dziećmi Bożymi, a jako 
takie związanymi ściśle z Nim i z jego dziełem, przeznaczonymi do 

przeogromnego celu, wobec którego wszystko inne staje się rzeczą 
małej wagi. Ten cel – to wejście w święta harmonię istot i rzeczy, 

która się urzeczywistnia tylko w Bogu i przez Boga! 
 Wznieśmy się aż tam, a uczujemy moc, która jest w nas; 

zrozumiem rolę, którą mamy odegrać w dziele wiecznego postępu. 
przypomnijmy sobie, że jesteśmy duchami nieśmiertelnymi. 

Możemy tu stracić wszystkie nasze dobra ziemskie. Cóż to znaczy? 

Czego nam przede wszystkim trzeba, to pomnażać, wydobywać z 
twardej rudy owego ducha bożego, owego boga wewnętrznego, 

który jest w każdym człowieku źródłem jego wielkości, jego 
przyszłej szczęśliwości. Oto najwyższy cel życia! 

 Dochodzimy do wniosku: Bóg jest wielką Duszą wszechświata, 
jest ogniskiem, z którego wypływa wszelkie życie, wszelkie światło 

moralne. Nie możecie się obejść bez Boga, podobnie jak ziemia i 
wszystkie istoty, które żyją na niej, nie mogą się obejść bez 

ogniska, jakim jest słońce. Przypuśćmy, że słońce naraz zgaśnie, 
cóż się stanie wówczas? Nasza planeta stoczy się w pustkę 

przestworzy, unosząc ze sobą swoją ludzkość, uśpioną na zawsze w 
grobowcu lodowym. Wszystko zamrze, glob nasz będzie tylko 

ogromnym cmentarzem. Ponure milczenie zapanuje nad wielkimi 
miastami, uśpionymi snem ostatecznym. 

 Tak! Bóg jest słońcem dusz! Zgaście pojęcie Boga, a noc 

moralna zapanuje natychmiast nad światem. Właśnie dlatego, że 
pojęcie Boga jest fałszowane, zniekształcone przez jednych, a 

odtrącane, nieuznawane przez wielu innych – błądzi ludzkość 
obecnie pośród burz, bez sternika, bez kompasu, bez kierownika, 

zdana na pastwę nieładu i rozdarcia. 
 Podnosić, powiększać ideę Boga, uwalniać ją z żużlu, jakim się 

spowiły religie i systemy – to właśnie zadanie spirytyzmu 
nowoczesnego. 

 Jeśli tylu ludzi jest niezdolnych ujrzeć i pojąć najwyższą 
harmonię praw, istot i rzeczy, to dlatego, że dusze ich jeszcze nie 

weszły przez swoją najgłębszą treść w obcowanie z Bogiem, to 
znaczy z tymi myślami bożymi, które oświecają wszechświat i są 

nieginącym światłem świata. 
 Kończąc, zadajemy sobie pytanie, czy udało nam się dać rzut 

oka na ideę Boga? Słowo ludzkie jest zbyt słabe, zbyt suche i zimne, 

by oświetlić taki przedmiot. Tylko harmonia sama, wielka symfonia 



sfer, tylko głos nieskończoności mógłby oddać i wyrazić prawo 

powszechne. Są to rzeczy tak głębokie, że się je wyczuwa, ale nie 
można ich opisać. Jedynie Bóg w swej miłości bez granic może nam 

objawić ich ukryte znaczenie. Ta radość będzie nam dana, jeżeli 
naszą wiarą, jeżeli naszą tęsknotą do prawdy okażemy Temu, który 

zgłębia najtajniejsze zakamarki sumień, duszę zdolną pojąć Go, 
serce godne, by Go miłować. 

 
 

 
 

 
 

 

Część druga 

 
Księga przyrody 

 
 
 

 
X. Niebo gwiaździste 

 
Wspaniała księga, jak powiedzieliśmy, leża otwarta przed 

naszymi oczyma, a każdy cierpliwy obserwator może w niej 
wyczytać słowo zagadki, tajemnicę życia wiecznego. 

Widzi się w niej, że jakaś wola ustanowiła dostojny ład, 

według którego działają wszystkie przeznaczenia, rozwijają się 
wszystkie istnienia, pulsują wszystkie duchy i wszystkie serca. 

Duszo! Naucz się wpierw najwyższej lekcji, która spływa z 
przestworzy na stroskane czoła. Słońce ukryło się pod 

widnokręgiem; ostatnie jego blaski rozlewają się jeszcze purpurą po 
niebie. Łagodne światło wskazuje, że tam w dole jest gwiazda, 

zasłonięta już dla naszych oczu. Noc rozpościera się nad nami 
świątynną swoją kopułę, wyiskrzoną gwiazdami. Myśl nasza skupia 

się i zgłębia tajemnicę wszechrzeczy. Zwróćmy się na wschód. 
Mleczna droga rozwija bezkresną wstęgę, utkaną z miliardów 

gwiazd, tak gęsto zasianych, tak dalekich, że tworzą jakby jedną 
ciągłą masę. Wszędzie, w miarę jak noc staje się czarniejsza, 

zjawiają się coraz to nowe gwiazdy, zapalają się coraz inne 
płomienie, jak lampy zawieszone w boskim sanktuarium. Poprzez 

bezdenne głębiny posyłają sobie te światy srebrzyste promienie; 



nęcą nas nieprzepartym swym czarem z oddali i prawią nam dziwne 

baje swym niemym językiem. 
Nie wszystkie płoną jednakowym blaskiem i dalekiej Capelli 

nie da się porównać z potężnym Syriuszem. Drgania ich potrzebują 
wieków, by dojść do nas, a każdy z ich promieni jest jak śpiew, jak 

melodia, jak zew przejmujący. Pieśni te brzmią: „I my też, i my 
jesteśmy ogniskami życia, cierpienia i ewolucji. Miliony dusz 

spełniają na nas swe przeznaczenia, podobne do waszych”. 
 A jednak mowa wszystkich nie jest jednakowa, bo jedne są 

siedliskiem pokoju i szczęśliwości, inne zaś, światy walki, miejscem 
pokuty, naprawy drogą cierpienia. Jedne mówią: „Znałem cię, duszo 

ludzka, duszo ziemska; znałem cię i znów cię ujrzę! Tuliłam cię 
niegdyś do swego łona i wrócisz do mnie. Czekam, iż przyjdziesz z 

kolei przewodzić istotom żyjącym na mojej powierzchni!”. 
A potem, dalej jeszcze gwiazda, która wydaje się zagubiona w 

głębi otchłani niebios, i której drżące światło jest ledwie uchwytne, 

ta gwiazda powie nam: „Wiem, że ty przejdziesz przez ziemie, które 
tworzą mój orszak i które kąpią się w blasku mych promieni; wiem, 

że będziesz tam cierpiał i będziesz stawał się lepszym. Śpiesz się ze 
swym wniebowstępowaniem. Będę i już jestem twoją przyjaciółką, 

bo doleciały do mnie twoje myśli, bo aż do mnie doszedł twój zew, 
twoja prośba, twoja modlitwa do Boga”. 

 Tak to wszystkie gwiazdy śpiewają nam swój poemat życia i 
miłości, wszystkie rozbrzmiewają potężnym wołaniem przeszłości, 

albo przyszłości. Są „domami” naszego Ojca, etapami, wspaniałymi 
przystaniami na drogach nieskończoności i przejdziemy przez nie, 

możemy żyć na nich wszystkich, by pewnego dnia przybyć do krainy 
światła wiecznego, boskiego. 

 Przestworza i światy! Jakie cuda dla nas chowacie? Bezmiary 
gwiezdne, głębiny bez granic, dajecie obraz majestatu boskiego. 

Zawsze i wszędzie jesteście cudem harmonii i piękna! Przed wami w 

proch kruszy się wszelka pycha, znika wszelka pusta sława. Tu 
gwiazdy ogniste przebiegają swoje olbrzymie orbity, wobec których 

nasze słonce jest tylko bladym kagankiem. Każda z nich wiedzie za 
sobą potężny obszar globów, które są teatrami ewolucji. Tak, jak i 

na ziemi, żyją, kochają i płaczą wrażliwe istoty. Ich cierpienia i 
wspólne zmagania, stwarzają między nimi więzy życzliwości, które 

będą wzrastały jeszcze bardziej. Wszystkie owiewa bowiem 
tchnienie miłości płynące od Boga. 

 Dalej, w niezgłębionej bezdeni toczą się światy cudowne, 
zamieszkałe przez duchy czyste, które poznały ofiarę i doszły do 

szczytu doskonałości, dusze, które oglądają Boga w Jego chwale i 
chcą niezmęczenie z gwiazd na gwiazdy, z systemów na systemy, 

wieścić wolę Bożą. 
 Wszystkie te gwiazdy uśmiechają się do nas, jak zapomniani 

przyjaciele. Pociągają nas swą tajemniczością. Czujemy, że są 

dziedzictwem, które Bóg nam zachowuje. Później w przyszłych 



wiekach poznamy te cuda, których nasza myśl ledwo dotyka. 

Będziemy przebiegali tę nieskończoność, którego słowo nie może 
opisać w ograniczonym języku. 

 Bez wątpienia istnieją w tym wznoszeniu się stopnie tak 
liczne, że nie możemy ich zliczyć; lecz przewodnicy nasi pomogą 

nam je zdobywać, ucząc odczytywać zgłoski ze złota i ognia, boską 
mową światła i miłości. Nie będziemy myśleli o ścieżkach ciemnych, 

krętych i stromych, którymi stąpaliśmy w przeszłości i będziemy 
dążyli do pogodnych radości istot, które nas wyprzedziły i które 

znaczą lśniącym śladem naszą drogę bez końca. Światy, gdzie 
będziemy żyli, znikną z czasem; ulegną przemianie, zamienią się w 

pył i szczątki, lecz zachowamy rozkoszne wrażenie szczęścia 
zaznanego na ich powierzchni, wylewów serdecznych uczuć, które 

zaczęły nas łączyć z innymi siostrzanymi duszami. Zachowamy 
drogie i bolesne wspomnienie przebytych cierpień i nie będzie już 

rozłąki z tymi, którzy nas pokochali, bo między duszami istnieje 

łączność, jak między gwiazdami. Poprzez wieki i poprzez przybytki 
niebieskie będziemy społem wstępowali ku Bogu, wielkiemu ognisku 

miłości, które przyciąga wszystkie stworzenia! 
 

XI. Las 
 

Duszo ludzka! Gdy zstąpisz znów na ziemię, obracaj ze 
skupieniem karty wielkiej księgi, która leży otwarta przed twymi 

oczyma. Czytaj w warstwach ziemi, po której depcesz, historię 
powolnego kształtowania się światów, działanie gigantycznych sił, 

przygotowujących glob dla życia społeczeństw. A potem słuchaj! 
Wsłuchuj się w harmonię przyrody, w tajemnicze odgłosy lasów, w 

echa gór i dolin, w hymn, którego strumyk szemrze w ciszy nocnej. 
Wsłuchaj się w wielki głos morza! Wszędzie rozbrzmiewa śpiew istot 

i rzeczy, wszędzie poszum życia, skarga dusz, które cierpią, jak my 

i robią wysiłki, by uwolnić się z dławiącego ucisku skorupy moralnej. 
 

* 
Oto las roztacza aż po daleką linię horyzontu swoje masy 

zieleni, drżące pod powiewem wiatru i falujące ze wzgórza na 
wzgórza. Poprzez ciężkie listowie przelewa się światło jasną siecią 

na pnie drzew i na kobierzec mchów; podmuchy wiatru igrają z 
gałązkami. Jesień dorzuca do tych uroków symfonię barw, od zieleni 

żółkniejącej aż do rdzawo płowej i do czystego złota; pstrzy rdzawo 
zagajniki, plami ochrą kasztany, a purpurą buki, ogałaca polany z 

krzewów różanych. 
Wstąpmy pod kopułę gałęzi. W miarę, jak posuwamy się 

naprzód, otacza nas swym tajemniczym wpływem. Ożywcze, mocne 
zapachy unoszą się z ziemi; rośliny wyziewają subtelne aromaty. 

Potężny magnetyzm wydziela się z olbrzymich drzew, przenika nas i 

upaja. Tam w dole złote promienie padają na polankę i wyiskrzają 



pnie brzóz, jak kolumnadę świątyni. Dalej ciągnie się ciemny las 

wysokopienny, przecięty prostą linią alei, która wznosi, jak okiem 
sięgnąć swoje łuki zieleni, przypominające sklepienia katedry. Ze 

wszech stron wabią nas ustronia, pełne cienia i ciszy – głębokie 
samotnie, rzucające na duszę dziwny urok. Kroczy się tam wśród 

gęstych ciemności, podziurawionych kroplami słońca. 
Tu czcigodna buczyna roztacza na zboczach wzgórza swoje 

krągłe kopuły liściaste. Tam dęby schylają nad zwierciadłem stawu 
gęste listowie. Wiekowe drzewo, patriarcha leśny, uszanowany 

przez siekierę, olbrzym, którego trzej albo czterej ludzie nie mogliby 
objąć rękami, wznosi się osobno, jak kościół. Piorun go nieraz 

nawiedził, nic mu nie zrobił, tylko podziurawił konary, a on dalej stoi 
prosty, dumny opiekun leśny. Jego stopa napęczniała potwornymi 

korzeniami, pokrytymi kożuchem z mchu, a chrząszcze podobne do 
drogich kamieni, biegają po chropowatej korze. 

W smętnym pustkowiu pokazują sosny swe czerwone trzony i 

gałęzie, skręcone w kształcie liry. Czy to kaprys przyrody? Sosna 
jest drzewem wybitnie muzykalnym. Jej igły delikatne i giętkie 

chwieją się za podmuchem wiatru w żałosnych melodiach; 
rozśpiewane jej gałęzie są pełne pieszczot i szeptów. 

Jak dobrze wałęsać się pod milczącym i drżącym cieniem 
wielkich drzew, wzdłuż przeźroczystego strumyka i niewyraźnych 

ścieżyn, wydeptanych przez sarny! Jak miło rozciągną się na 
aksamicie mchów i dywanie z paproci, u stóp jakiejś skały 

granitowej, śledząc wzrokiem bieg złocistych chrabąszczy w trawie i 
małych jaszczurek na kamieniu, oraz rozkoszując się radosnym 

świergotem ptasząt. Niewidzialny świat porusza się i szumi dokoła 
nas: koncert nieskończenie małych istotek śpiewa ziemi kołysankę. 

Miliardy owadów wiodą swoje reje w promieniu światła, podczas gdy 
na wierzchołku osiki piegża zanosi się perlistym śpiewem. Wszystko 

tu tętni radością życia i płodną przemianą. 

W głębi bukietu drzew wytryska źródło wśród skał; wylewa się 
na łoże z kamyków, wśród powoi i dzwonków, dzikiej mięty i szałwi. 

Z basenu wyrzeźbionego wodami, do których przychodzą napić się 
sikorki, toczy się kryształowa fala kropla po kropli, gawędząc 

łagodnie. Wielka sosna ocienia i ochrania miluchną konchę. Wiatr 
porusza jej igłami, źródło szemrze jej kantylenę. Promień słońca, 

ślizgając się po jej gałęziach, rzuca tysiąc roziskrzonych blasków na 
płynny obrus. W powietrzu tańczą i swawolą ważki; piękne 

wielobarwne muszki brzęczą w kielichach kwiatów. 
W spokojnym krajobrazie woda płynąca i gadatliwa jest 

symbolem naszego życia, które wyłania się z ciemnych głębin 
przyszłości i ucieka, nigdy się nie zatrzymując, do oceanu 

przeznaczeni, dokąd Bóg je prowadzi ku zadaniom coraz wyższym, 
a zawsze nowym. Małe źródełko, mały potoku, przyjaciele filozofów 

i myśli, mówicie mi o innej rzece, ku której podążam z każdą 

sekundą i przypominacie mi, iż wszystko dokoła nas jest lekcją, 



nauką dla tego, kto umie patrzeć, słuchać i rozumieć język istot i 

rzeczy. 
Lecz nagle zrywa się wiatr południowy; potężny wiew 

przechodzi lasem, który drga, jak ogromne organy. Niby 
szmaragdowy przypływ morski wzdyma się z wolna wielki przypływ 

roślinny, falując i szumiąc. Niewidzialny chór ożywia dziką samotnię. 
Olbrzymie pnie wykrzywiają się wśród długich jęków. Z gęstwin 

podnosi się wrzawa, niby turkot wozów, zmieszany ze szczękiem 
oręża. 

Ścieżka wspina się kręto po wyżynie poprzez las kasztanów. 
Stuletnie te drzewa drżą na wietrze. Uginając ciężkie gałęzie, 

mówią, zda się, człowiekowi: „Bierz moje owoce, w których 
skupiłem sok z mego rdzenia, bierz moje martwe gałęzie, które w 

zimie ogrzeją twoje ognisko. Bierz, wszelako nie bądź niewdzięczny, 
ani obojętny, bo cała przyroda pracuje dla ciebie. Nie bądź 

niewdzięczny, albowiem w przeciwnym razie przyjdą nieuchronnie 

bolesne cierpienia, twarde lekcje przeciwieństw losu, by rozrzewnić 
twe serce, wyrwać cię prędzej lub później z twej obojętności, ze 

zwątpień, z błędów i skierują myśl ku zrozumieniu wielkiego Prawa!” 
 Wkrótce nastrój się zmienia i łagodnieje. Wiatr opadł. z lasu 

wychodzimy na wrzosowisko; janowce, lawendy stanowią dalszy 
ciąg wspaniałego zespołu drzew. Na małym kurhanie wznosi się 

monolit pośrodku kręgu omszonych kamieni, z których jedne 
jeszcze stoją, inne leżą w trawie, opowiadając historię ras sprzed 

tysięcy lat, ich marzenia, tradycje, wierzenia. Widok tych 
zagadkowych kamieni zanurza nas w otchłań czasów. Wyłania się z 

niej melancholia rzeczy minionych, podczas gdy przyroda dokoła 
nas daje nam wrażenie wiecznej młodości. 

Na pochyłościach otwierają się doliny, krzyżują się parowy. 
Pod gęstymi i wonnymi krzewami tryskają czyste, świeże źródła, 

napełniając dolinę łagodnym szmerem. Dzień ma się ku schyłkowi. 

W wąwozy przez błękitnawy skrawek nieba rzuca słońce blaski 
purpury i złota. Błyski pożaru zapalają się na krawędzi drzew. Za 

nami w płomieniach zachodu wielki las domanialny lśni bogactwem 
swych olbrzymich drzew wysokopiennych, swoich zamkniętych 

wyrębów, całej swej wystawnej i mieniącej się szaty, w którą go 
jesień przystroiła. Skośne promienie słońca ślizgają się wśród 

wyniosłej kolumnady, oświetlając daleki ostępy. Uwydatniają ich 
różnokolorowe listowie, o barwie wszelkich odcieni rdzy, to znów 

płowego złota, jaskrawej czerwieni, chromu i laku; wszystko 
płomienieje, wszystko błyszczy w świetlnej apoteozie. Olśniona 

czarownym przepychem przyrody, w spokoju przyrody myśl ma 
dostaje skrzydeł. Unosi się wzwyż, wzlatując ku Przyczynie tych 

cudów, by ją wielbić. 
 

* 

 



 Wszystko w lesie jest zachwycające: czy to na wiosnę mocno 

wzbierają soki w jego tysiącznych arteriach i młode pędy zielenieją 
na wyścigi, czy to jesień zdobi go w płomienne odcienie, w 

olśniewające barwy, czy to wreszcie zima zmienia go w magiczny 
pałac z kryształu, w którym cieniste gałęzie uginają się pod 

śniegiem lub obwieszczają się pryzmatami diamentowymi, 
zamieniając każdą jodłę w choinkę wigilijną. 

 Las jest nie tylko cudownym widowiskiem, jest też nieustającą 
nauką. Bez przerwy mówi nam o mocnych prawach, o wzniosłych 

zasadach, które żądzą wszelkim życiem i kierują odradzaniem się 
istot i pór roku. Ludziom hałaśliwym, niespokojnym ofiarowuje 

zaciszną samotnię, sprzyjającą rozmyślaniom. Niecierpliwym, 
chciwym życia mówi, że nic nie jest trwałe, co sobie nie zadało 

trudu i czasu, żeby wykiełkować, wyjść z cienia i wznieść się ku 
niebu. Gwałtownym, popędliwym przeciwstawia widok powolnej 

swej ewolucji. Wlewa on spokój w rozgorączkowane dusze. Ciesząc 

się radościami ludzi, współczując ich boleściom, koi umęczone 
serca, pociesza, krzepi, odrywa wszystkim utajone swe siły, energie 

ukryte w swym łonie. Podanie o Anteuszu46 da się zawsze 
zastosować do ludzi, zranionych życiem, do tych wszystkich, którzy 

wyczerpali swoje zdolności, swoje siły życiowe w gorzkich walkach 
tego świata. Wystarczy im wejść w kontakt z naturą, żeby znaleźć 

nieograniczoną pomoc w tajemnej mocy zbawiennej, która się z niej 
wyłania. 

 A jakie tam analogie, jakie nauki we wszystkim! Żołądź pod 
swoją skromną skorupą zawiera nie tylko cały dąb w jego 

majestatycznym rozkwicie, ale cały las. Ziarno jeszcze mniejsze, 
zawiera w swej zalotnej kolebce cały kwiat z jego wdziękiem, jego 

barwami, jego zapachem. Podobnież dusza ludzka zawiera w 
zarodku cały rozwój swych zdolności, swych przyszłych mocy. 

Gdybyśmy nie mieli przed oczami wspaniałego widowiska przemian 

u roślin, nie chcieliśmy w nie uwierzyć. Fazy ewolucji dusz w ich 
bezkresnym wyścigu wymykają się naszemu postrzeganiu i nie 

możemy zrozumieć obecnie całej wspaniałości jej przebiegu. Mamy 
jednak przykłady w osobach geniuszy, którzy zajaśnieli w historii 

jak meteory, zostawiają po sobie niezniszczalne dzieła. Na te 
wyżyny mogą dusze i najbardziej zacofane wznieść się po drabinie 

niezliczonych żywotów, przy pomocy dwóch zasadniczych 
czynników: czasu i pracy. 

 Tak to natura objawia nam we wszystkim piękno życia, 
nagrodę za cierpliwy i odważny wysiłek, oraz obraz naszych 

nieskończonych przeznaczeń. Mówi nam, że wszystko we 

                                                 
46

 Anteusz, Antajos (z mitologii greckiej), olbrzym, jeden z gigantów. Syn Posejdona i Gai , król Libii. 

Był sławnym zapaśnikiem, niepokonanym, bo odzyskiwał siły po dotknięciu matki (Ziemi). Z czaszek 

zwyciężonych przez siebie cudzoziemców zbudował ojcu świątynię. Zabił go Herakles, który nie 

pozwolił Anteuszowi dotknąć ziemi (uniósł go w powietrze) - przyp. red. 



wszechświecie jest na swoim miejscu, ale też, że wszystko podlega 

ewolucji, wszystko się przekształca, zarówno dusze, jak i rzeczy. 
 Śmierć jest tylko pozorna; po smętnych zimach przychodzą 

radosne wiosny, pełne tężyzny i obietnic. Prawo, kierujące naszym 
życiem, nie różni się od tego, które rządzi porami roku. Po 

słonecznych dniach lata przychodzi zima starości, a wraz z nią 
nadzieja ponownych narodzin i nowej młodości. 

  
* 

 
 Las to ozdoba ziemi i prawdziwy zachowawca globu. Bez niego 

ziemia, spłukana deszczami, znalazłaby się szybko w otchłaniach 
mórz. On to przechowuje wielkie krople ulewnego deszczu w 

kobiercach mchu, w splotach swych korzeni; oszczędza je dla źródeł 
i niszczycielską ich siłę zamienia powoli w błogosławioną moc 

użyźniającą. Wszędzie, gdzie znikną drzewa, ziemia ubożeje, traci 

na piękności, przychodzi stopniowo monotonia, susza, potem 
śmierć. Las to prawdziwy odrodziciel, oddech jego miliardów liści47 

destyluje powietrze i oczyszcza atmosferę. 
Z punktu widzenia psychicznego, jak widzieliśmy, jest rola 

lasu niemniej ważna Był on zawsze przybytkiem myśli skupionej i 
marzycielskiej. Ile subtelnych i mocnych dzieł przemyślano w jego 

cieniu świeżym i pobudzającym, pod kopułą jego potężnych, a 
braterskich gałęzi! Ktokolwiek posiada duszę artysty, pisarza, poety, 

będzie czerpał obficie natchnienie z jego żywego źródła. 
Swoim rytmem majestatycznym wykolebał las dzieciństwo 

religii. Architektura świątyń w swoich najśmielszych pomysłach jego 
tylko naśladowała. Czyż gotyckie nawy naszych katedr są czym 

innym, niż naśladownictwem w kamieniu tysiącznych kolumn i 
potężnych sklepień drzew? A głos organów nie jestże to szum 

wiatru, który godzinami wzdycha w trzcinie, albo pobudza do jęku 

wielkie jodły? Las dostarczył wzoru do najwyższych przejawów idei 
religijnej w jej rozkwicie estetycznym. W pierwszych dwustu 

wiekach pokrywał prawie całą powierzchnię globu. Nic tak nie 
działało na naszych ojców, jak starożytne i głębokie lasy Galii w 

swojej tajemniczej wielkości, ze swoimi naturalnymi świętymi 
uroczyskami, gdzie spełniano święte obrzędy, ze swoimi ustroniami, 

czasem przejmującymi trwogą, gdy pomruki burzy niosły się echem 
po drzewach i gdy z łona ostępów wzlatywał krzyk dzikich zwierząt; 

to znów pełnymi czaru i poezji, gdy nastała cisza, gdy błękit nieba i 
jasne światło ukazały się poprzez gałęzie i śpiew ptaków uświetniał 

wieczyste gody życia. 
Z wieku na wiek dusza celtycka zachowała silne piękno 

pierwotnego lasu i miłość swych uroczysk, miejsce pobytu duchów 

                                                 
47

 Jedna brzoza – mówi O. Reclus – porusza dwustu tysiącami liści a olbrzym tropikalny ma ich ponad 

milion. 



opiekuńczych, które czcili Vercingetorix 
48 i Joanna d’Arc, słuchając 

ich głosów w zielonej samotni. 
Duch celtycki jest chciwy światłą i przestrzeni, rozmiłowany w 

wolności; posiada głęboką intuicję spraw duszy, która żąda 
bezpośredniego objawienia, osobistego obcowania z naturą 

widzialną i niewidzialną. Dlatego będzie zawsze w opozycji do 
Kościoła rzymskiego, który przeciwstawia się naturze i którego 

natura jest całkowicie autorytatywna. Druidzi i bardowie ją 
zwalczali. Mimo podboju rzymskiego i najazdów barbarzyńskich, 

które ułatwiły rozszerzanie chrześcijaństwa, dusza celtycka przez 
rodzaj instynktu czuła się zawsze dziedziczką wiary szerszej i 

bardziej wolnej. 
Na próżno mnisi usiłowali jej narzucić ideę ascetyzmu i 

wyrzeczenia, uległość surowym dogmatom, posępnym pojęciom o 
śmierci i zaświatach; duch celtycki party gorącym pragnieniem 

wiedzy, życia i działania wyrywał się z tego ciasnego kręgu. 

Zasadniczą podstawą druidyzmu49 jest ewolucja, idea postępu 
i rozwoju w wolności. Ta myśl jest w pewnej mierze zapożyczona z 

natury, a uzupełniona przez objawienie. W istocie wrażenie ogólne, 
jakie odnosimy, patrząc na widowisko świata, jest to poczucie 

harmonii, związku powszechnego, pojęcie celu i prawa, to jest 
wiecznych stosunków istot i rzeczy. Pojęcie ewolucji rozwija się z 

badania tych spraw. Jest jakiś kierunek, jakiś cel końcowy w 
ewolucji, a kierunek ten wiedzie cały zespół żywotów przez stopnie 

nieznaczne, a wieczyste w stan lepszy. 
Chrześcijaństwo, albo raczej katolicyzm, odsunął tę ideę, lecz 

nowa wiedza ją z powrotem wprowadza. Najpierw uduchawia 
materię, sprowadzając ją do centrów sił. Ukazuje nam system 

nerwowy, komplikujący się coraz bardziej w drabinie istot, a 
dochodzący do najwyższego stopnia rozwoju u człowieka. W miarę 

rozwoju mózgu myśl odnosi triumfy. Równolegle z tym odbywa się 

postęp świadomości. Jest pewna analogia między prawami 
moralnymi, a zdolnościami fizycznymi i biologicznymi. Porządek, 

który się przejawia w obu dziedzinach, prowadzi do podobnych 
konkluzji: natura jest plastyczna, jak świadomość, jest ruchliwa i 

podlega wpływowi boskiego ducha. 

                                                 
48

 Wercyngetoryks, Vercingetorix (ok. 72 p.n.e. - 46 p.n.e.), arystokrata z plemienia galijskich 

Arwernów. Wódz powstania Galów przeciw Rzymowi w 52-51 p.n.e. W walce z Juliuszem Cezarem 

przyjął taktykę wojny podjazdowej i niszczenia zapasów żywności. Początkowo odnosił sukcesy 

(obrona Gergowii). Oblężony w Alezji poniósł, mimo bezprzykładnie bohaterskiej obrony, klęskę. Do 

czasu triumfu Cezara w Rzymie więziony w Mamertinum, następnie ścięty – przyp. red. 
49

 Druidyzm, religia starożytnych Celtów, której kapłanami byli druidowie. Jako system religijny 

obejmował pierwotne wierzenia politeistyczne i elementy monoteizmu pochodzącego z Azji Mniejszej. 

W różnych okresach oddziaływały na druidyzm różne wpływy, m.in. wpływ religii rzymskiej, kultów 

wsch., np. Mitry, Attisa i Kybele, a także egip. kultu Izydy i Serapisa. Główną cechą tej religii była 

wiara w nieśmiertelność duszy i w reinkarnację (wędrówkę dusz). Dusze zmarłych oraz 

nienarodzonych dzieci przebywać miały w pobliżu świętych źródeł, drzewa klanu (zwykle jabłoni) i 

ustawionych pionowo głazów - przyp. red. 



Ponieważ ewolucja ta jest głównym prawem wszechświata, 

przeto najważniejszym zadaniem porządku społecznego jest ułatwić 
ją wszystkim swym członkom. Życie jest więc dobre, pożyteczne i 

płodne. Przed nieskończonymi perspektywami, które nam otwiera, 
wszystkie przygnębiające uczucia: pesymizm, zwątpienie, smutek, 

rozpacz – znikają, ustępując miejsca nieśmiertelnym polotom, 
niezniszczalnym nadziejom. 

Geniusz naszej rasy, który wynurza się z fali inwazji, który 
przeżył wszystkie błędy historii, zjawiając się pod dwudziestymi 

różnymi postaciami po okresach zaćmienia i milczenia – tłumaczy 
wielką misję i promieniowanie Francji w dziele cywilizacji. Bardziej 

niż każda inna rasa, Celtowie, których początki gubią się w 
zawrotnej dali wieków, ci Celtowie, wiedzeni dziedzicznym 

instynktem, zbliżają się do świata przyczyn i źródeł życia. Zarówno 
w nauce, jak i filozofii udawało im się raz po raz przewodzić myśl 

zbłąkaną do odczucia natury i jej objawicielskich praw, do 

piękniejszego pojęcia wszystkich zasad. Gdyby entuzjazm i wiara 
celtycka mogły zgasnąć, byłoby mniej światła i radości w świecie, 

mniej namiętnych wysiłków ku prawdzie i dobru. Od przeszło wieku 
materializm niemiecki zaciemniał myśl, paraliżował jej wysiłek; 

możemy stwierdzić wszędzie dokoła nas nieszczęsne skutki jego 
wpływu. Lecz oto geniusz celtycki zjawia się pod postacią 

nowoczesnego spirytualizmu, by oświecić na nowo duszę ludzką w 
jej wniebowstępowaniu. Ofiarowuje puchar nadziei i 

nieśmiertelności wszystkim tym, których wargi wysuszył ostry wiatr 
życia. 

 
XII. Morze 

 
Z pokładu noszącego mnie statku podziwiam bezmiar wód. Aż 

po granice firmamentu rozpościera morze swój ruchomy obrus, 

iskrzący się w blaskach dnia. Żadnej chmurki, żadnego wietrzyku. 
Słońce Południa zapala lotne płomyki na grzbiecie fal. W tym 

ogromnym zwierciadle światło jego igra subtelnymi odcieniami, 
drżąc migotliwie. Otula wyspy, przylądki i wybrzeża lekką, 

przeźroczystą poświatą; łagodzi linię horyzontu, idealizuje dalekie 
perspektywy. Nieliczni pasażerowie oddają się drzemce 

popołudniowej; pokład jest opustoszały. Milczenia nie mąci nic prócz 
warkotu śruby okrętowej i śpiewu fali, która miękko pieści boki 

okrętu. Wszędzie dookoła panuje głęboki spokój. Nigdzie nie 
doznałem wrażenia takiego odpoczynku. Jest to jakby uciszenie 

wewnętrzne, rozpogodzenie, oderwanie się od wszystkiego, 
zapomnienie o licznych wzruszeniach ludzkich; jest to 

rozprzestrzenienie duszy, rozkosz życia i świadomości, że będzie się 
żyło zawsze, jest wrażenie bytu nieginącego, jak ten bezmiar ziemi i 

nieba. 



Ozłocone wybrzeża Prowansji zdają się uciekać. Przód 

parowca, skierowany w stronę Afryki, pruje modre wody. Morze 
Śródziemne to czarodziejka pod lazurowym niebem; wszelako 

wszystkie morza mają swój urok, swoje piękno, czy to w dnach 
gniewu i szalonego rozkiełznania, czarując wymową spienionych fal, 

czy w godzinach ciszy, olśniewając wspaniałymi zachodami słońca. 
Ich niepomierne horyzonty zatapiają duszę w kontemplację o 

rzeczach wiekuistych i w boskie marzenia. Prawie wszyscy 
marynarze są idealistami i ludźmi wierzącymi. 

 
* 

 
 Nasze wybrzeża Francji są zwrócone w stronę dwóch mórz. 

Morze Śródziemne jest piękne przez harmonię swoich konturów, 
przeźroczystość atmosfery, bogactwo kolorytu. Ocean jest potężny 

zarówno w huku spienionych wód, jak i w skupionej ciszy – ze 

swymi wielkimi falami, zmywającymi piaszczyste wybrzeża dwa razy 
dziennie, ze swym niespokojnym niebem, często zaciemnionym i z 

potężnym swym orzeźwiającym podmuchem. Nade wszystko 
majestatycznie przedstawia się ocean z wysokości przylądków 

armorykańskich w godzinach gniewu, gdy fala z hukiem rozpryskuje 
się na skałach podwodnych, gdy pomrukuje w przystaniach 

głębokich a tajemnych, albo gdy z grzmotem toczy się w cieniu 
pieczar, wydrążonych w skale. Skarga morza ma w sobie coś 

przenikającego, uroczystego, co czyni samotność bardziej smutną i 
bardziej wymowną. Krzyki kulików, mew, krążących wśród burzy, 

potęgują nastrój grozy. Całe wybrzeże jest białe od piany. Pod 
stopami obserwatora ziemia drży za każdym głuchym uderzeniem 

bałwanu. 
 Z przylądka Chevre, z Raz de Sein, z cyplu Penmarch, 

widowisko posiada ten sam charakter epickiej dzikości. Wszędzie 

gromady pociemniałych skał przedłużają ląd stały, jak tyleż 
ułomków, wyrwanych z kośćca globu przez szał wód. Długie linie 

szczątków świadczą o wiekuistych walkach, jakie fala stacza z 
ostrym granitem. To straszny chaos, w którym rozpętane żywioły 

kłębią się i rzucają na ziemię, jęczącą pod ich ustawicznymi 
wysiłkami. 

 
* 

 
 Morze się uspokoiło; wiatr się uciszył. Zeszła noc, gwiazdy na 

ciemnym błękicie nieba zapłonęły. Latarnie morskie błyszczą 
przerywanym światłem, oświecając szeroko drogę. Zapadła cisza, 

mącona jedynie pieśnią oceanu, która ustawicznie wznosi się wolno, 
odważnie, podobna psalmom, albo zaklęciom. Cóż ona mówi? Jak 

każda pieśń przyrody, mówi o Przyczynie najwyższej, o dziele 

niezmierzonym i boskim. Przypomina nam, jak małym jest człowiek 



w swej materialnej postaci wobec majestatu wód i nieba; jak 

wielkim przez swoją duszę, która może obejmować wszystko, ze 
wszystkiego czerpać piękno, ze wszystkiego wydobywać naukę. 

 Któryż człowiek nie doświadczył tego tajemniczego uczucia 
kontemplacji i rozmarzenia, które nas ogarnia na widok morza? U 

jednych wedle ich stopnia ewolucji jest to rodzaj podziwu i 
zdumienia, zmieszanego z trwogą; u innych jest to wewnętrzna i 

niema komunia, która ich całych przenika. 
 Każdy żywioł przejawia na swój sposób tajniki swego 

głębokiego życia. Dusza ludzka przez swoje wewnętrzne zmysły 
pojmuje tę mowę. Rzeczy przemawiają do nas, nie zawsze jednak 

mowa ich dolatuje. Nasza dusza przychodzi ku rzeczom, nie umiejąc 
ich całkowicie przeniknąć, atoli zbliża się do nich dostatecznie, żeby 

odczuć pokrewieństwo, jakie nas wiąże. Stąd miedzy przyrodą a 
nami liczne i ukryte więzy i stosunki. To zlewanie się z duszą 

powszechną znajduje wytłumaczenie w upojeniu się życiem, 

przenikającym nas wszystkimi porami; upojeniu, którego słowo nie 
zdoła wyrazić. Zarówno morze jak las i góry, działają na nasze życie 

psychiczne, na nasze uczucia i myśli i przez tę wewnętrzną komunię 
dwoistość materii i ducha ustępuje na chwilę, by zlać się w wielkiej 

jedni, która wszystko zrodziła. Czujemy się zjednoczeni z 
przepotężnymi siłami wszechświata, przeznaczeni, jak one, ale w 

inny sposób, do odegrania swej roli w tym ogromnym teatrze. 
 

* 
 

 Morze jest wielkim odnowicielem. Bez niego byłaby ziemia 
jałową, bezpłodną; w jego łonie biorą początek dobroczynne 

deszcze; wszystkie systemy nawadniania globu z niego się rodzą. 
Jego wylew życia nie ma granic. Jego wielka siła zbawcza, 

jakkolwiek sroga i dzika, zmniejsza nasze słabości fizyczne i 

moralne. Przez ustawiczne niebezpieczeństwa, jakie morze 
przedstawia, jest ono szkołą bohaterstwa. Udziela człowiekowi 

swoich energii; nadaje jego charakterowi, jego myśli ów bieg 
poważny, skupiony, owo szczególne piętno spokoju i powagi, jakie 

cechuje ludy wybrzeża. Swymi ożywczymi podmuchami orzeźwia 
zarazem ciało i wolę; wpaja hart i siłę. Toteż ma swoich 

wyznawców, swoich miłośników i czcicieli. Mimo jego gniewów, jego 
burz, mimo nieustannych niebezpieczeństw, ci, którzy z nim dłużej 

obcowali, nie mogą się odeń oderwać, związani z nim wszystkimi 
włóknami swej istoty. 

 Ogromne morze jest dla nas obrazem mocy, przestrzeni, 
trwania. Wszyscy ci, którzy je opisywali, porównywali glob z 

żyjącym organizmem; mówią, iż postrzegali w pewne dni letnie jego 
pulsowanie. Przypływ, odpływ – to jego oddech. Słuchając w nocy z 

dala monotonnego szumu fal, miałem często to wrażenie, że ocean 



oddycha, jak uśpiony Lewiatan; jego wielkie prądy promieniują aż 

na krańce świata ciepłem i elektrycznością. 
 Na naszej planecie istnieją dwa wybitne ośrodki życia: Jawa i 

morze Antylskie; otaczają je dwa kręgi wulkanów, straszne ogniska 
sił żywotnych i działalności podmorskiej. Wychodzą z nich dwie 

olbrzymie rzeki, podobne do dwóch aort idą ogrzewać półkulę 
północną. Maurowie nazwali je „dwiema drogami mlecznymi morza”. 

Inne prądy wtórne użyźniają Ocean Indyjski, obmywając ogromną 
sieć wysp, skał podwodnych i ławic, gdzie praca polipów zakłada 

posady przyszłego lądu. 
 Jeśli morze pulsuje, miewa ono również spazmy, konwulsje. 

Jednakże prawdziwa jego osobowość nie przejawia się w 
zdarzeniach, ni walkach na jego powierzchni; najgwałtowniejsze 

burze poruszają tylko drobną cząstkę jego płynnej masy. Żeby ją 
poznać, trzeba ją badać w tajemniczych głębinach. Tam, w 

głębokości ośmiu tysięcy metrów roi się życie nieznane, dziwne, 

iluminowane zjawiskami fosforescencji, oświetlającej fantastycznymi 
blaskami milczącą noc otchłani. 

 Istoty świecące znajdują się tam w wielkiej ilości. Gdy się je 
wydobędzie na powierzchnię, błyszczą przez chwilę świetlistymi 

śladami, snopami iskier, zaraz jednak gasną. Kształty ich są 
nieskończenie różnorodne; przedstawiają widoki i kolory najbardziej 

nieoczekiwane; róż katedralnych, różańców z pereł i korali, 
świeczników z kryształu z bogatymi żyrandolami; gwiazd morskich o 

odcieniach zielonych, purpurowych i lazurowych. Ulotne to zjawisko 
jest olśniewające; daje nam jednak zaledwie słabe pojęcie o 

cudach, jakie ukrywają w sobie tajemnicze skrytki morza. Następnie 
widzimy tam roślinność, jak z baśni czarodziejskich, olbrzymie 

wodorosty, perłopławy, konchy o olśniewających barwach, lasy 
korali, cały ten świat osobliwy, pierwszy brzask życia organicznego, 

wysiłek myśli wzdychającej do światła. Ileż tajemnic w głębi tych 

ciemności! Ile pochłoniętych kontynentów, ile miast niegdyś 
kwitnących leży pod całunem wielkich wód! 

 To był olbrzymi tygiel, gdzie wytworzyły się pierwsze objawy 
życia. Jeszcze dziś jest morze żyzną żywicielką, w której rozwijają 

się przedziwne istoty; jest wylewającą się przez brzegi energią 
żywotną, której nasilenia nic zmniejszyć nie może, ani 

niszczycielskie szaleństwo człowieka, ani walki, wojny między 
gatunkami, i wszystkie przyczyny śmiertelności. Siła rozrodcza 

pewnych rodzin jest tak wielka, że gdyby nie czynniki, które jej 
przeciwdziałają i osłabiają jej skutki, zamieniłoby się od dawna 

morze w masę stałą. 
 Śledzie unoszą się niezliczonymi ławicami, płodnymi 

strumieniami50. Każda samiczka znosi średnio pięćdziesiąt tysięcy 

                                                 
50

 W pobliżu Hawru pewien rybak, imieniem Michelet, znalazł ich jednego dnia osiemset tysięcy w 

swych sieciach. W pewnym porcie Szkocji złowiono ich jedenaście tysięcy baryłek w jedną noc. Sto 

tysięcy majtków żyje jedynie z połowu sztokfiszów. 



jaj, a każde jajo pomnożyć należy kolejno przez pięćdziesiąt tysięcy. 

Sztokfisz, który się karmi śledziami, ma dziewięć milionów jaj, 
trzecią część swej wagi, a płodzi dziewięć miesięcy na dwanaście. 

Jesiotr, który pożera sztokfisza, nie jest mniej płodny. One trzy 
tylko w swej gorliwości rozpładniania potrafiłyby zapełnić ocean, 

gdyby nie czynniki śmierci, które utrzymują równowagę. Dzięki 
temu niszczenie staje się dobroczynne, bo bez walki, jaką gatunki 

sobie wydają, byłaby harmonia zamącona i życie zginęłoby przez 
własny nadmiar. 

 Dla świata mórz zasadniczym zadaniem jest kochać i 
rozmnażać się. Gdy się bada wodę morską pod mikroskopem, w 

pewnych okolicach zawiera ona przerażające ilości jaj, zarodków, 
wymoczków. Ocean można porównać z ogromną kadzią, zawsze 

fermentującą procesami życia, zawsze rodzącą. Śmierć rodzi w niej 
życie. Na szczątkach organicznych istot zniszczonych, zjawiają się i 

rozwijają inne organizmy i tak jest bez ustanku! 

 
 

XIII. Góry 
 

W pewnych punktach naszych wybrzeży morze i góry 
spotykają się, spoglądając sobie oko w oko. Przeciwstawiają sobie 

nawzajem – te: różnorodność kształtów w nieruchomym milczeniu, 
tamto: szum i ruch ustawiczny w jednopostaciowości. Z jednej 

strony ruch bez wytchnienia; z drugiej majestatyczny spokój. 
Natura lubuje się w kontrastach. To strome i nagi, to pokryte 

zielenią, wznoszą się góry nad głębokimi dolinami i bezkresnymi 
horyzontami morskimi; widoki czarujące albo surowe okalają 

błękitny obrus jezior. Nad wszystkim roztacza się przestwór, a w 
łonie niebios gwiazdy odbywają swe wieczyste biegi. 

Dzieło jest różnorodne w swych najdrobniejszych szczegółach; 

wszelako z różnych pierwiastków, które się na nie składają, 
wytwarza się potężna harmonia, w której przejawia się sztuka 

boskiego mistrza. Tak samo ma się rzecz w dziedzinie moralnej. 
Istnieją dusze niezliczone, o właściwościach nieskończenie 

różnorodnych: dusze przyćmione lub jaśniejące, szlachetne lub 
pospolite, smutne lub radosne, dusze wierzące, wątpiące, lodowate, 

płomienne! Wszystkie mieszają się, zlewają i przenikają na 
przeogromnej arenie życia. Z tej pozornej niezgody, z tych 

przyciągań, z tych kontrastów, pochodzą walki, konflikty, 
nienawiści, miłości szalone, upajające szczęśliwości, przenikliwe 

cierpienia. Wszelako z tego ciągłego mieszania wytwarza się 
przenikanie; dokonują się ustawiczne wymiany, ustala się 

wzrastający porządek. Ułamki skał, kamienie unoszone przez wir, 
zmieniają się z czasem na kamyki zaokrąglone i gładkie. To samo 

jest z duszami: uderzane, toczone przez rzekę istnień ze stopnia na 



stopień, z życia na życie posuwają się naprzód na drodze 

doskonałości. 
 

* 
 

 Góry we Francji są przedziwnie rozmieszczone. Pokrywają 
trzecią część powierzchni i odpowiednio do swojej szerokości, 

stosownie do natężenia światła, w którym kąpią się ich wierzchołki, 
przedstawiają przedziwną różnorodność widoków i gry barw. 

 Na północnym wschodzie wyrastają z ziemi Wogezy ze swoimi 
skałami z czerwonego piaskowca, ze starymi zamczyskami, 

zawieszonymi jak gniazda orle na wysokości chmur i z ciemnymi 
lasami jodłowymi, zdobiącymi ich zbocza. 

 Pośrodku wielki masyw wulkaniczny Owernii ze swoimi 
kraterami, zajętymi przez wody i z długimi pasmami zakrzepłej 

lawy, rozciągającymi się u stóp wzgórz. Na południu smętny i 

fantastyczny kraj płaskowzgórzy wapiennych, ich ciasnych 
wąwozów, ich czerwonych skał nadmorskich, ich przepaści, ich rzek 

podziemnych. 
 Jako ramy do tego olbrzymiego obrazu ustawia się 

schodkowato szereg gór od Franche-Comte do Bearn. To łańcuchy 
Jury, Alp sabaudzkich, delfińskich i prowansalskich, słoneczne 

wybrzeża błękitnego morza, Esterela i Sewenny. Wreszcie wysoki 
mur Pirenejów ze swoimi zębatymi cyplami, wyniosłymi kotlinami, 

romantycznymi samotniami. 
 Wszystkie te góry Francji są mi dobrze znane. Często po nich 

wędrowałem. Mogę powiedzieć, że rozkoszowanie się ich upajającą 
pięknością dało mi niejedną z rzadkich chwil szczęścia, jakich 

zaznałem w życiu. Góry to moja świątynia! Czuję się tam daleko od 
pospolitości tego świata, bliżej nieba, bliżej Boga! 

 Z niespodziankami zmiennych swych widoków i czarujących 

krajobrazów: śnieżnych szczytów, oślepiających lodowców, 
strasznych urwisk, grot, cienistych parowów, hal, jezior, potoków, 

kaskad – są góry niewyczerpanym źródłem silnych wrażeń, 
podniosłych uczuć, ożywczych nauk. 

 Jak to dobrze z blaskiem jutrzenki, przesyconym jeszcze 
świeżym zapachem nocy, wspinać się na zbocza gór, z wielkim, 

ostro zakończonym kijem w ręku, z plecakiem z zapasami na 
ramionach! Dokoła nas wszędzie cisza; ziemia oddycha tym 

łagodnym spokojem, który otula serca i przenika je wewnętrzną 
radością. Ścieżka zarysowuje się tak uroczo, las jest tak pełen 

cienia i tajemniczej słodyczy! W miarę jak się wznosicie, 
perspektywa się rozszerza i otwierają się wam wspaniałe widoki na 

daleki równiny. Wsie zarysowują się białymi plamami na tle zieleni, 
wśród zbóż, stepów i lasów. Woda w stawach i rzekach lśni 

zwierciadlaną taflą, jak polerowana stal. 



 Wkrótce roślinność staje się rzadsza; ścieżka jest bardziej 

stroma, zawalona pniami drzew i odłamkami skał. Ze wszystkich 
stron ukazują się kwiatki górskie: żółtokwiatowa arnika, 

rododendrony, skalnice, irysy modre i białe. Balsamiczne zapachy 
unoszą się w powietrzu. Wszędzie tryskają wody, przeźroczyste 

źródełka. Szmer ich napełnia górę łagodną symfonią. 
 Ileż to godzin przepędziłem rozciągnięty na mchu, słuchając 

kryształowego szczebiotu wśród skał i głosu potoku, rozlegającego 
się pośród wielkiej ciszy! Wszystko idealizuje się na tych 

wyniosłościach. Dalekie nawoływania i melancholijne śpiewy 
pasterzy, dzwonki pasących się stad, grzmot wód podziemnych, 

skarga wiatru w gałązkach modrzewi – wszystko staje się melodią. 
Lecz oto burza: na jej głos potężny wszystko milknie!... 

 Kocham wszystko w górach: dni tonące w słońcu, pełne 
blasków i promieni i ich noce łagodne pod milionami gwiazd, które 

tam mocniej migocą i zdają się być bliżej was. Kocham nawet ich 

burze, ich błyskawice i grzmoty, rozlegające się wielokrotnym 
echem ze szczytu na szczyt. 

 Burza przeszła. Natura przybrała swój świąteczny wygląd. 
Wszędzie rozlega się świergot koników polnych i świerszczy. Owady 

wszelkich kształtów, wszelkich barw, przejawiają na swój sposób 
radość życia, upajania się powietrzem i światłem. Niżej, w głębokim 

lesie, lesie zaczarowanym, koncert istot i rzeczy, w którym 
dominują basowe tony, jakie wydobywa wiatr na gałęziach. Śpiew 

ptasząt, brzęczenie owadów, melopeja51 strumieni, źródeł i 
wodospadów, wszystko to was zachwyca, osnuwa nieokreślonym i 

nieprzepartym czarem. 
 Podejmijmy naszą wycieczkę. Jeszcze kilka wysiłków; zdyszani 

osiągacie szczyt. Lecz jakaż nagroda za wasze trudy! Otwiera się 
bezkresna panorama, objawia się nagle niezrównane piękno, widok 

olśniewający oczy i napełniający duszę religijnym wzruszeniem. 

 Szczyty, a za nimi znów szczyty, wznoszą się w blaskach 
zorzy. W głębi widnokręgu zarysowują się uroczyste cyple, całkiem 

białe od śniegu, ze swymi lodowcami, które lśnią w promieniach 
słońca, jak obrusy ze srebra. Między ich olbrzymimi grzbietami 

krzyżują się dzikie wąwozy, albo otwierają się łagodne doliny. Ku 
północy łańcuch się zniża, falując łagodnie i ustępuje miejsca 

równinie bez końca. Najdalsze zbocza są okryte pięknymi lasami, 
świeżymi łąkami, malowniczymi wioskami. Za nimi roztacza się 

nieograniczony zielony i złoty kobierzec pól, łąk, niw, krzewów, 
szachownica kultur, różnorodność tonów i kolorów, zlewających się 

w mglistej dali. Dalej jeszcze niezmierzone morze połyskuje pod 
nieskończonością lazuru. 

 Czas mija szybko na tych wybrzeżach. Wnet trzeba już myśleć 
o powrocie. Powoli zachodzi słońce, doliny napełniają się cieniem. 

Już czarne sylwetki wielkich skał wznoszą się ku czystemu niebu, 

                                                 
51

 Melopeja - rodzaj starogreckiej śpiewanej deklamacji – przyp. red. 



gdzie zapalają się ognie gwiezdne. Głos potoku rozlega się 

donośniej i poważniej w ciszy wieczoru. Trzody wracają, spędzane 
przez pasterzy, pod czujnym okiem psów. Dzwony dźwięczą 

srebrzyście, wzywając na spoczynek, na sen. Światła gasną jedne 
po drugich w dolinie. A dusza moja kołysana harmonią gór, zwraca 

się z gorącym hołdem do Boga wszechpotężnego, Boga – 
Stworzyciela! 

  
* 

 Młodzi ludzie, którzy to czytacie, myśl ma zwraca się do Was z 
braterskim pozdrowieniem, by wam powiedzieć: Uczcie się miłować 

góry! To księga wspaniała, wobec której maleje wielka księga 
ludzka. Gdy będziecie odwracać jej wzniosłe karty, ukaże wam się 

tysiąc ukrytych piękności, tysiąc nieprzeczuwalnych objawień. 
Doznacie cennych radości, które wzbogacą wasze dusze, 

oczyszczając je. Nauczcie się patrzeć, czytać, słyszeć. Napełniajcie 

wasze oczy i serca tymi pejzażami dzikimi, czy czarującymi. 
Przenikajcie ich urok i siłę, powagę i łagodność. Drzewo starodawne 

i szanowne, potok gaduła, dumny wierzchołek powiedzą wam 
kolejno wzniosłe nauki, które pozostaną wyryte na zawsze w waszej 

pamięci i kołysać będą później słodkimi wspomnieniami smutne i 
przyćmione dni waszego przeznaczenia. Nauczcie się rozumieć ich 

język. Ich złączone głosy składają się na hymn uwielbienia, jaki 
istoty i rzeczy śpiewają Przedwiecznemu. 

 Powiedzieliśmy, że góra jest Biblią, której karty zawierają 
sens ukryty, głęboki. W ich pokładach skalnych, pofałdowanych, 

poprzewracanych przez wstrząsy skorupy ziemskiej, możecie czytać 
genezę globu, wielkie epopeje historii świata przed zjawieniem się 

człowieka. Ruchy skorupy ziemskiej, zapisane dokoła was 
gigantycznymi głoskami, pokażą wam działanie skomplikowanych 

sił, stwarzających was wspólny przybytek. Potem będzie to powolna 

praca wód, kropla po kropli wydrążających kotliny i wąwozy, i 
rzeźbiących kolosy z granitu. W końcu przyjdzie badanie flory i 

fauny w ich bezgranicznej różnorodności. 
 Skały wybuchowe, zastygłe lawy, olbrzymie porfiry powiedzą 

wam o wysiłkach płonącej masy, wznoszącej łańcuchy w spiczaste 
turnie i w zaokrąglone kopuły. Wulkany są otworami oddechowymi 

ziemi. Tam pod spodem czuje się bardzo wyraźnie gwałtowne 
krążenie, parcie energii żywiołowej, która bez tych ujść poruszyłaby 

ziemię z posad, rozsadziłaby skorupę planety. Źródła gorące 
wykazują wam, że wnętrze globu zawiera jeszcze życie płonące, 

ogniste, gotowe wybuchać i że działanie kolosalnego, podziemnego 
cyklopa jest zawsze możliwe. 

 Z ogniska centralnego, z głębin przepaści, wznoszą się na 
powierzchnię ekspansywne siły, które przekształcają pierwiastki, 

stapiają je, naładowują nieznanymi rodzajami elektryczności w ich 



wybuchu ku słońcu, którego promienie je pobudzają i przyciągają 

poprzez przestworza. 
 Jest to przedziwne laboratorium, gdzie wypracowuje się 

wielkie dzieło: przygotowywanie olbrzymiego teatru, gdzie będą się 
rozgrywały dramaty życia. 

 Dla tych wszystkich, którzy umieją kochać i rozumieć góry, są 
one miejscem długich i głębokich wtajemniczeń. 

 
* 

 
 Kwiat otwiera się pod pieszczotami słońca i łzami rosy: 

podobnież dusza rozwija się pod promiennym wpływem wielkiej 
natury. Pod wpływem potężnych wrażeń, jakich na jej łonie doznaje, 

wszystko w niej wzrusza się i wibruje. Modli się, a modlitwa jej to 
krzyk wdzięczności i miłości. Z modlitwy przechodzi w kontemplację, 

tę najwyższą formę myśli przez którą w tajemniczy sposób 

wchłaniamy wspaniały, boski sens dzieła powszechnego. 
 Lecz kontemplacja nie wystarcza. Prawdziwe życie, to 

działalność. Nasze obowiązki, nasze zadania codzienne pochłaniają 
nas, trzymając nas z dala od czystych źródeł myśli. Dlatego to jest 

dobrze i zbawiennie zwracać się od czasu do czasu do natury, by 
zaczerpnąć w niej sił i natchnień. Ktokolwiek nie uznawałby jej, albo 

nie znał, ponosi wielką szkodę. Tym, którzy ją kochają, daje w 
zamian pomoc moralną, wiatyk, potrzebny w wędrówce poprzez 

głazy i mgły ku celowi najwyższemu, świetlanemu, dalekiemu. 
 Podobnie jak morze, a nawet w jeszcze wyższym stopniu, 

działają góry kojąco, pokrzepiająco. Jest w nich jakiś pierwiastek 
odrodzicielski, który przywraca pokój ludziom nerwowym i zdrowie 

schorzałym; jest zapas sił żywotnych, zdolny podźwignąć słabnącą 
ludzkość. 

 Gorączkowa ruchliwość, troski sztucznego, przygniatającego 

życia miejskiego, znikają w górach, ustępując sposobowi bytu 
prostszemu, bardziej naturalnemu. Pobyt w górach, to szkoła 

energii dla tych, których miasto zbytnio osłabiło. Ogromne 
perspektywy zaostrzają wzrok. Płuca rozszerzają się w czystym 

powietrzu szczytów. Przeszkody pobudzają nas do wysiłków; 
wychodzenie na góry, wspinanie się wyrabia stalowe mięśnie. 

Równocześnie z rozwojem sił fizycznych odradzają się moce 
intelektualne, hartuje się wola. Przyzwyczajamy się działać, 

zwyciężać, gardzić śmiercią. 
 Bo góry mają swoje niebezpieczeństwa. Ścieżki ich są strome, 

przepaści przerażające. Na wyniosłościach czyha na nas zawrót 
głowy. Wiatr jest tam niekiedy ostry i często grzmią pioruny. Albo 

też otulą was nagle mgły i zasłonią czyhające niebezpieczeństwa. 
Czasem trzeba kroczyć po wąskich gzymsach, między przepaścią i 

lawiną, to znów wymijać rozwarte rozpadliny w lodowcach, lub 

schodzić po śliskich zboczach, zawieszonych nad przepaściami. W 



czasie mych wycieczek słyszałem często, jak wielokrotnym echem 

rozlegał się głuchy odgłos upadku kamieni, albo mas śnieżnych. W 
takim dzikim załomie gór, w takim opustoszałym parowie 

znajdziecie się nagle wobec krzyży, zaznaczających miejsce, gdzie 
zginął niejeden wędrowiec. 

 I przeciwnie, znaleźć można tam w górach również wszelkie 
upojenia, wszelkie harmonie światła i zachwyty, jakich nie znają 

równiny. Poznaje się tam powszechną, tajemniczą symfonię głosów, 
zapachów, barw, słodką i serdeczną muzykę wiatrów i wód. 

Rozkoszuje się lepiej melancholią wieczorów, gdy zapach łąk i lasów 
z łona dolin podchodzi aż do wierzchołków. Wtedy to dusza ludzka 

zrywa pęta, które ją wiążą z ciałem i unosi się w krainy subtelnego 
eteru. Zaznaje boskich niemal ekstaz. 

 Nie jest to bez przyczyny, że najznamienitsze fakty historii 
religii rozegrały się na szczytach gór. Meru52, Gatya, Synaj53, 

Nebo54, Tabor55, Kalwaria56 są wyniosłymi ołtarzami, z których 

ulatuje potężnym wybuchem modlitwa wielkich wtajemniczających. 
 U dusz wybranych majestat wielkich widowisk budzi 

najwewnętrzniejsze zmysły, budzi zdolności psychiczne i ustala 
współobcowanie z Niewidzialnym. Lecz wszyscy niemal odczuwamy 

ten wpływ, tylko w różnym stopniu. W chwilach takich, wszystko, co 
jest sztucznego albo pospolitego w naszym życiu, znika, ustępując 

miejsca wrażeniom nadludzkim. jest to, jakby szmat błękitu ukazał 
nam się wśród czarnych dymów, które nam zazwyczaj zakrywają 

niebo, dławiąc zabójczo najlepsze pierwiastki naszej inteligencji. Na 
jeden moment daje się nam poznać świat wyższy, niebiański, 

nieskończony. Promienie boskiej myśli spadają wówczas jak rosa na 
zachwyconą duszę. 

 Wyzwolona z przesądów i nawyków społecznych 
rozprzestrzenia się dusza swobodnie. Odnajduje swój własny 

skarbiec ducha, „awen” Druidów. Nieomylna intuicja mówi jej, że 

wszystkie systemy są bezpłodne i że jedynie wielka matka natura, 

                                                 
52

 Meru - w kosmologii hinduskiej mityczna góra, stanowiąca oś świata. Na jej stokach znajdują się 33 

(trajastrinśa) "raje" poszczególnych bóstw, z których najważniejszym jest Indra. Górę tę otaczają 4 

oceany i 4 kontynenty. Jednym z tych kontynentów jest Dźambudwipa, utożsamiany z subkontynentem 

indyjskim – przyp. red. 
53

 Synaj, Jabal Mūsá, Góra Mojżesza, szczyt na terytorium Egiptu, w południowej części półwyspu 

Synaj. Wysokość 2285 m n.p.m. Wg przekazu Starego Testamentu na Synaj Mojżesz otrzymał od 

Boga tablice z 10 przykazaniami - przyp. red. 
54

 Nebo, wzgórze niedaleko Madaby (Jordania) o trzech wierzchołkach (najwyższe: Nebo i Siyagha), 

które tradycja czyni miejscem grobu Mojżesza. Z góry Nebo Mojżesz oglądał przed śmiercią Ziemię 

Obiecaną - przyp. red. 
55

 Tabor, Dżebel et-Tur, góra o wysokości 588 m, w południowej Galilei, dziś na obszarze Izraela. 

Ceniona od najdawniejszych czasów jako doskonały punkt obronny, stanowiła też miejsce kultu 

bałwochwalczego, ganionego przez proroka Ozeasza. Wg tradycji chrześcijańskiej (m.in. Orygenes, 

św. Hieronim) na górze Tabor dokonało się przemienienie Chrystusa opisane w ewangeliach 

synoptycznych (które jednak nazwy Taboru nie wymieniają). Pierwsze sanktuarium upamiętniające 

owo wydarzenie wzniesiono na Taborze w IV w. – przyp. red. 
56

 Kalwaria - wzgórze nad Jerozolimą, gdzie wg Nowego Testamentu został ukrzyżowany Jezus 

Chrystus – przyp. red. 



ta wielka, żywa księga może nas nauczyć prawdy i piękności 

doskonałej. W godzinach głębokiego skupienia, czy to kiedy słońce 
rozrzuca hojnie purpurę na gniazda gór, czy kiedy księżyc rozlewa 

swoje srebrzyste światło wśród przejmującej ciszy, ustala się 
uroczysty związek między duszą i Bogiem. 

 Te wielkie postoje w życiu są niezbędne, byśmy się 
zahartowali, samych siebie poznali, siebie odnaleźli, dojrzeli cel 

najwyższy i postanowili doń podążyć mocnym krokiem. A wówczas, 
jak owi prorocy, schodzimy ze szczytów, więksi, oświeceni jasnością 

wewnętrzną. 
 

* 
 

 Na zew mojej myśli tłumnie budzą się wspomnienia. Oto 
wstępuję w Pirenejach na turnię Ger, w pobliżu Eaux-Bonnes. By 

osiągnąć skalistą platformę, rodzaj galerii, którą tam szczyt tworzy, 

trzeba przejść okrakiem grań wąską jak ostrze brzytwy, długą na 
pięćdziesiąt metrów, nad zawrotną prędkością na dwa tysiące stóp. 

Ale jaki stamtąd widok! Cały łańcuch centralny rozpościera się od 
gór Maudits aż po turnię Anie, której czarny wierzchołek wynurza 

się z morza chmur, jak wyspa z łona oceanu. 
 Atmosfera jest tak czysta, tak przejrzysta, że rozróżnia się 

kontury najodleglejszych gór. Vignemale, grupa wielkich turni 
Bigorre, ze swymi cienkimi końcami, ze swymi koronkami 

lodowców, z niepokalaną bielą śniegów, wznosi się jak białe zjawy 
pod palącym światłem Południa. Dzięki przeźroczystości powietrza 

skały hiszpańskie, odległe o przeszło 100 kilometrów, ukazują się 
tak wyraźnie, że zdają się tuż blisko. 

 Widzę je, jakby to było wczoraj, te pyszne wierzchołki, 
górujące nad liniami grzebieni, które idą po sobie kolejno aż w głąb 

horyzontu: ogromny Baleitous, a za nim w wyłomie, ponura góra 

Perdu. Bliżej nas znajome kształty Monne, Gabizos, pylony Marbore, 
Przełęcz Rolanda57, starzy znajomi, których z przyjemnością z 

daleka pozdrawiam. 
 Niezmienna pogoda spowija tę grupę olbrzymów, zastygłą na 

wieczystym zgromadzeniu. Na pierwszym planie granitowa turnia 
Osso, samotna i dzika, śni swój sen od stu wieków. 

 W dole czerwonawe grzbiety, które ustawiają się stopniami ku 
południowi, a należą do stoku hiszpańskiego, ostre, zniszczone od 

słońca, a jednak tak bogate w koloryt. Z tego stoku badałem 

                                                 
57

 Brèche de Roland (fr. La brèche de Roland; 2804 m n.p.m.) – przełęcz w Pirenejach Centralnych na 

granicy francusko-hiszpańskiej w formie potężnej, naturalnego pochodzenia szczerby wytworzonej w 

grani skalnej wieńczącej górną część doliny Gavarnie. Znana dzięki legendzie o Rolandzie i opisującej 

ją Pieśni o Rolandzie. Według jednej z wersji legendy zrozpaczony Roland (ocalały po klęsce w bitwie 

w wąwozie Rencevaux) chciał zniszczyć swój cudowny miecz Durandal, uderzając nim w skały. 

Niestety, miecz nie uległ zniszczeniu, za to w skalnym murze powstała ogromna szczerba – dzisiejsza 

Brèche de Roland. Roland miał wówczas z całych sił cisnąć miecz w dolinę. Rzut miał być tak silny, że 

Durandal wbił się w skałę w Rocamadour w obecnym departamencie Lot – przyp. red. 



niezliczone razy dzikie kotliny, tak mało znane i trudno dostępne 

„gargantas”, czeluście, w których skaczą kaskady, w których huczą 
niewidzialne potoki, wyżłobiwszy sobie łoże podziemne wśród 

chaosu piekieł. A jakie ścieżki wyciosane na gzymsach, na zboczu 
ściany turni! Pod waszymi nogami otwiera się przepaść na paręset 

metrów; nad waszymi głowami krąży żarłoczny sęp, zakreślając 
wielkie koła. Między poszarpaną linią grzbietu wydłuża się 

Bramatuero, złowrogi korytarz, pocięty zwałami śniegu i lodowatymi 
jeziorami, gdzie pewien kapłan włoski, pielgrzymujący do Lourdes, 

został zamordowany na kilka dni przedtem, zanim tam przechodził. 
Dalej, ukryta na dnie kotliny w kształcie leja o ścianach spadzistych 

i obnażonych, Panticosa, stacja klimatyczna hiszpańska. 
Miejscowość ta leży na pustkowiu; wszędzie z głębi wąwozów 

wznosi się huk wody, przypominający dudnienie maszerującego 
oddziału wojska, albo głuchy turkot rydwanów. 

 Wróćmy do turni Ger. Przewodnik mój zwraca mi uwagę na 

czarny, nieruchomy punkt na sąsiednim lodowcu, który biorę za 
skałę. Wszelako na jego krzyki przedmiot ów zmienia miejsca, 

porusza się, gwałtownie umyka. To była kozica. Nawoływania 
przewodnika obudziły echa po górach. Ze wszystkich załomów 

ziemi, z dzikich parowów, z ciasnych wąwozów wydobywają się 
tysiące głosów – zda się cały legion koboldów, gnomów, 

szyderczych duchów. Wrażenie jest przejmujące. 
 Rzućmy ostatnie, długie spojrzenie na tę wspaniałą panoramę. 

Pod lazurowym sklepieniem kraśnieją wysokie góry gamą 
zlewających się barw o nieporównywalnej czystości i bogactwie 

tonów. Słońce Południa oblewa je rozrzutnie potokami złocistego 
światła, które powiększa jeszcze urok ich form fantastycznych i 

burzliwych. Cały świat wieżyc, iglic, turni pokarbowanych, kopuł, 
dzwonów, piramid znosi się ku niebu, stanowiąc plątaninę linii to 

ostrych i szorstkich, to zaokrąglonych przez powolną pracę wód. 

Dalej tu i tam w przerwach zielenią się wysokie hale, zasiane 
owczarniami, z których unoszą się cienkimi nitkami błękitnawe 

dymy; pasują je linie gęstych lasów, iskrzące kaskady, spokojne 
jeziora, roześmiane łąki i zlodowaciałe płaszczyzny, ponure pustynie 

kamieni i głazów, ruiny zwalonych gór. 
 Wobec tego widowiska wszystkie wrażenia zlewają się w 

uczuciu bezmiaru. To świetność kształtów, widoków, kolorów, której 
nie podobna opisać bladymi słowy języka ziemskiej. Człowiek 

poznaje swoją małość; wszystkie jego dzieła wydają mu się 
znikome i nędzne w obliczu tych kolosów. Niech one się tylko 

otrząsną, a za jednym ich wzruszeniem ramion, cała praca ludzka 
zawali się, zniknie. Lecz dusza rośnie przez myśl. Budzi się w niej 

świat intuicji i marzeń. Czuje ona, że te widoki, to tylko przedsmak 
cudów, które przeznaczenie dla niej chowa w jej wiecznym 

wniebowstępowaniu z globów na globy w kolejności czasów i 

światów gwiezdnych. 



 Cały wszechświat odbija się w nas, jak w lustrze. Świat 

niewidzialny niedostrzegalnym przejściem wiąże się ze światem 
widzialnym. Ponad wszystkim panuje prawo harmonii, które rządzi 

obu światami. A dusza, zatopiona w kontemplacji, rzucona poza 
siebie samą, wywnętrzona w jakiś sposób, przenika je i obejmuje. 

Przez moment uczuła, jak przeszedł ją wielki dreszcz 
nieskończoności; zespoliła się z myślą najwyższą; zrozumiała, że ta 

zrodziła światy na to tylko, by posłużyły za szczeble przy 
wstępowaniu duchów wzwyż. 

 
* 

 
 Pewnego lipcowego wieczoru w ciągu samotnej wycieczki w 

okolice Eaux-Bonnes zabłądziłem w lesistych górach Gourzy. 
Nadeszła noc i ponieważ niemożliwe było wracać stromymi 

ścieżkami, którymi szedłem, musiałem się zdecydować, by 

oczekiwać świtu na zaimprowizowanym łożu z mchu. Noc ta 
zostawiła w mej pamięci wspomnienie pełne czaru i przejmującej 

poezji. Jakież to było mnóstwo wrażeń! Słyszałem skomlenia i 
przeciągłe nawoływania zwierzyny leśnej: lisa, głuszca, wielkiej 

sowy górskiej, krzyczącej niemal ludzkim głosem. Tętniło koło mnie 
tajemnicze życie, którego drgania jednak tylko z lekka dolatywały. 

 W gęstwinie w pewnej odległości przyciąga moją uwagę 
dziwna iluminacja. Przybliżam się: to grupa świecących robaków. 

Ich małe, zielone latarnie ugwieżdżają zarośla, podczas gdy na 
niebie inne światła, potężniejsze, lśnią nad moją głową. 

Odprowadzałem oczami przez tę noc całą defiladę armii niebieskiej, 
potem po imponującym marszu gwiazd, wschód księżyca, którego 

drążące światło ślizga się poprzez listowie i igra na mchach i 
paprociach. Żadna myśl trwogi nie niepokoi mojej duszy. Czuję się 

otoczony niewidzialnymi opiekunami, pogrążony w stan 

niewymownej szczęśliwości. Potężny głos Gavu rozlega się w ciszy 
nocnej, opowiadając mi rzeczy wielkie i głębokie. Co on mówi? 

Prawi o tęsknocie za boskością; śpiewa o nieśmiertelności, o 
współuczestnictwie wszystkich istot wedle ich miary w dziele 

przeogromnym, w potężnej harmonii świata. Mówi: „Patrz na mój 
bieg, to obraz twego przeznaczenia. Teraz uciekam, gwałtowny 

strumień, wśród powalonych głazów. Chyży nurt mój bieży w 
kaskadach, albo rozpryskuje się w pianę. Wszelako później stanę się 

szeroką rzeką, poprzedzielaną wyspami, rzeką, która będzie toczyła 
się spokojnie, majestatycznie poprzez szmaragd łąk pod opalem 

nieba”. Oto co mówi uroczysty głos, pełen wspaniałej wymowy, gdy 
ja zatapiam się w niebiosach. 

 Tam w górze inne zagadnienia przyciągają naszą uwagę. 
Dokąd idą te niezliczone światy? Dzięki jakim siłom poruszają i 

odnajdują się w łonie niezgłębionej otchłani? Zawsze na dnie 

wszystkiego zjawia się myśl Boga, energia wieczna, wieczna miłość! 



Ręka, która kieruje gwiazdami w przestrzeni, wypisała tam jedno 

imię płomiennymi głoskami, jedno jedyne imię. Wszystkie te światy 
znajdą swoje drogi i swoje święte zadanie; spełniają je nieomylnie. 

Wiedzą, że odgrywają swoją rolę w boskim planie i ściśle się do tego 
stosują. W tym leży cały sekret natury. Morza, lasy, góry mówią 

nam to samo. Droga mleczna, tocząca poprzez przestworza swój pył 
światów, cedry olbrzymie, rozpościerające długie ramiona nad 

przepaściami, kwiat omdlewający pod pocałunkami słońca, wszystko 
szepce: Jemu zawdzięczamy byt; dla Niego żyjemy i umieramy! 

 Tak, tam jest sanktuarium, gdzie dusza się otwiera i 
rozprzestrzenia, doznając wizji wielkiego nieba i Boga, który 

stworzył ład i najwyższe piękno. Tam to jest świątynia religii 
wiecznej i żywej, której nieuniknione prawo wypisane jest na czole 

nocy gwiaździstych i w głębinach sumienia ludzkiego. 
 Lecz oto jutrzenka, majestatyczny wschód słońca na dalekich 

wierzchołkach gór. Jak kula metalowa, rozżarzona do czerwoności, 

wstaje królewska gwiazda na horyzoncie. Najpierw zabłyskały w 
odradzającym się świetle pozębione szczyty turni i podobnie, jak 

nagle w wigilię tego dnia wieczorem podniosła się wokoło mnie 
ciemność, tak nagle teraz gdzieś się zapadła. Wszystkie szczegóły 

lasu, wyniosłe listowie, urwiste stoki skał, zakręty ścieżki występują 
jasno we wschodzącym świetle, jak gdyby zdarto z nich zasłonę. 

Jaki olśniewający czar barw! W jednej chwili wszystko się ożywia, 
drży, tętni; niebo i ziemia wstrząsa się długim dreszczem. Nad 

ciasnym wąwozem, gdzie szemrze Gave, zarysowuję się wyraziście 
czarna sylwetka cyplu Osseau. A ja wstępuję na ścieżkę, 

prowadzącą do hotelu, błogosławiąc okoliczności, które pozwoliły mi 
rozkoszować się takimi widokami. 

 
* 

 

 Inne wrażenia czekały mnie w Alpach. Można by słusznie 
powiedzieć, że Pireneje ze swoimi kształtami smukłymi, powabnymi, 

eleganckimi przedstawiają niewieści typ góry. Mają one często 
wdzięki i urok kobiety. Lekka woalka zdobi ich wyniosłe czoła – to 

znów gra świateł je przekształca w góry – wróżki. 
 Alpy ze swymi masywnymi formami, ze swoim potężnym 

kośćcem przypominają raczej typ męski. Symbolizują siłę, trwałość, 
surową wielkość; stoją niby gigantyczne kopce, znaczące granice 

czasu i wieczności. Gdy po raz pierwszy podziwia się Mont Blanc, 
tego samotnego olbrzyma, którego wierzchołek króluje nad Europą, 

czuje się jakby przygniecionym wobec tej ogromnej bieli, 
przypominającej całun śmiertelny. 

 I w istocie sprawia on wrażenie śmierci. A jednak pod jego 
grubym płaszczem lodowym kryje się zawsze życie czynne, gorące, 

błyskawicowe, które się przejawia i wylewa we wrzących źródłach 

Saint-Gervais. 



 Dodajcie pięćdziesiąt mil lodowców, wieńczących Alpy, 

dodajcie ich ogromne rezerwuary podziemne, które rodzą 
największe rzeki Zachodu, użyźniające wodami swymi tyle równin, a 

będziecie mieli pojęcie o tym straszliwym łańcuchu. 
 Masyw Cisans wywiera wrażenie nie mniej żywe, niż Mont 

Blanc. Z tarasu Tete de Maye widać cały las turni i iglic, wznoszący 
się w górę, jak koronka z granitu. W dniu, w którym tam 

wyszedłem, lodowce błyszczały, topniejąc z wolna pod żarem 
promieniu słonecznym; ze wszystkich stron wypływały potoki i 

kaskady. Bieg wód, ginących pod ziemią, sprawiał głuchy huk, który 
zmieniał się z godziny na godzinę, jak daleko wzrokiem sięgnąć 

żadnej istoty ludzkiej. Otula mnie pełne głębokiej wymowy 
milczenie szczytów. Słyszę tylko huk wód i skargę wiatru, 

poruszającego zioła i kwiatki alpejskie. Przedziwna flora rozpościera 
się na tych wyniosłościach. Oto srebrzysta szarotka, tam dzwonki 

kołyszą swoje powabne kielichy. Dalej błękitna gencjana w czarnej 

obwódce, z tak dumnie podniesioną główką; pyszny żółty zawilec, 
tak poszukiwany przez botaników; dalej wilcze łyko, storczyk, 

naparstnica, dwadzieścia gatunków, których nazw nie znam – 
jednym słowem cały światek roślinny rozpościera się pod tym 

ognistym niebem. W powietrzu unosi się balsamiczny zapach. 
 Zagradzająca widnokrąg Meije, ta straszliwa „pożeraczka 

ludzi”, pokazuje swoje potężne zbocza, pyszniące się diadem śniegu 
i lodu. Pelvoux, Barre des Ecrins i inne jeszcze szczyty wznoszą się 

jak rodzina tytanów, uszykowanych w półkole. 
 

* 
 

 Oto jesteśmy przy Grande Chartreuse. Przebywałem wiele dni 
w tym przybytku pokoju i skupienia ducha. Badałem jego początki, 

przechadzając się pod cienistym sklepieniem lasu, który go otacza, 

słuchając pieśni potoków, gry wielkich organów wiatru w gałęziach 
drzew, dalekiego nawoływania pasterzy i drwali. Dźwięki dzwonu z 

monasteru dolatywały na skrzydłach wiatru; rozkołysane fale tonów 
zamierały, to ożywały, by wreszcie zginąć gdzieś w głębi parowów i 

na zboczach gór. Ze wszech stron ograniczają widok wielkie szczyty 
łysy, ostre, nagie, obite przez burze. Lecz góry te osnuwa myśl o 

absolucie, o nieskończoności i na wszystkim spoczywa spojrzenie 
Boga. 

 W wielkiej ciszy klasztoru wydzwania zegar wolno godziny. Ile 
dusz, wstrząśniętych burzami życia, przybyło szukać tam pokoju i 

zapomnienia! Ta mistyka chrześcijańska, która je przyciągała, ma 
przepastne głębie, rzucające na dusze nieprzeparty czar. Bez 

wątpienia błądzi ona w wielu szczegółach i oddala się od 
niewidzialnych rzeczywistości. Stwarza w mózgu wierzącego cały 

świat iluzji i przesądnych złud, narzuconych przez tyranię 

dogmatyków. A jednak nie jest pozbawiona piękna. W epokach krwi 



i żelaza było życie mnisze jedyną ucieczką dla duszy delikatnej i 

gorliwej. Nawet w czasach nowoczesnych mogło być w pewnej 
mierze środkiem, porywającym ku poznaniu spraw wyższych, 

przygotowaniem do zaświatów. Dlatego to z tego sanktuarium 
alpejskiego promieniowały na całą okolicę dobroczynne wpływy. 

Potem mnisi powymierali, Chartreuse zostało opuszczone; miejsce 
to straciło swój urok religijny. 

 Z loży, zarezerwowanej dla zwiedzających, uczestniczyłem w 
nabożeństwie północnym. Tylko trzy słabe światełka, rozmieszczone 

w nawie kaplicy, robią wyłom w głębokiej ciemności. Kartuzi 
przychodzą jeden za drugim, zaopatrzeni w małe latarenki i zajmują 

swoje stalle. Zaczynają się psalmy: to krzyk dusz pogrążonych w 
nędzy: Deus in audiutorium meum intende!... Boże mój, przybądź 

ku wspomożeniu memu! Panie pośpiesz, bo upadam! 
 To narzekanie starego Hioba, które przetrwało wieki, 

streszcza, zda się, całą boleść ludzką. To skarga serc złamanych, 

wszystkich tych, którzy się odrywają od tej smętnej ziemi, gdzie 
widzą tylko padół rozpaczy, osamotnienia, wygnania, szukając na 

łonie Ojca pomocy i pociechy. 
 Ci surowi mnisi, którzy opuszczają swoje twarde łoże, by 

łączyć się myślą z cierpiącą ludzkością, te przejmujące, smutne 
pieśni, rozbrzmiewające w godzinie, o której wszystko spoczywa – 

mają w sobie coś naprawdę wzruszającego. 
 Płyną psalmy jedne po drugich w rytmie powolnym, 

poważnym, uroczystym. Z tych tonów melancholijnych, chwilami 
monotonnych, wzbija się od czasu do czasu krzyk miłości, 

prawdziwy kwiat duszy, który z tego oceanu nędzy ludzkich wznosi 
się aż do nieba, by błagać Stwórcę. 

 Potem słowa psalmów gasną. W półmroku stall, klęczący w 
niskim pokłonie zakonnicy zdają się pogrążeni w rozmyślaniach. W 

końcu rozbrzmiewa ostatnie pokutnicze wołanie Dawida, ostatni 

rozdzierający szloch ludzkości, którą promień nadziei oświetla i 
ogrzewa: De profundis clamavi ad te Domine! Exaudi vocem 

meam... „Z głębokości niedoli mej wołam do Ciebie, Panie! 
Wysłuchaj głosu mojego!” 

 
* 

 
 Cmentarz klasztorny robi posępne wrażenie. Żadna płyta, 

żaden napis nie odróżnia grobów. Do otwartego dołu składa się po 
prostu ciało kartuza, przyodziane jedynie w habit przybity do deski, 

bez trumny, potem przysypuje się je ziemią. Żaden inny znak prócz 
krzyża nie widnieje na grobie tego przechodnia życia, tego gościa 

ciszy, u którego nic prócz modlitwy nie będzie miało prawdziwego 
imienia! 

 Czy po raz pierwszy przebiegam te długie korytarze i te 

samotne klasztory? Nie! Gdy zgłębiam przeszłość, czuję w sobie 



drżenie tajemniczych spójni, które łączą moją osobowość obecną z 

osobowością z wieków ubiegłych. Wiem, że wśród zwłok, 
spoczywających na tym cmentarzu, są jedne, które mój duch 

ożywiał. Posiadam straszny przywilej znajomości moich minionych 
istnień. Jedno z nich dokonało się w tych miejscach. Po dwudziestu 

latach walk z epopei napoleońskiej, w którą mnie los rzucił, znużony 
tym wszystkim, obrzydziwszy sobie widok krwi i dymu w tylu 

bitwach, przyszedłem tu szukać głębokiego pokoju. W szeregu 
naszych kolejnych żywotów, żywot mnisi może być pożytecznym, 

jeśli nauczy nas oderwania się od rzeczy ziemskich, koncentracji 
myśli, surowości obyczajów. W klasztorze uwalnia się duch od 

sugestii materialnych i otwiera się na wizje boskie! 
 Czy byłoby dobrze, gdyby wszystkie dusze, przyobleczone w 

ciało, zachowały wspomnienie swoich dawniejszych bytów? Nie 
sądzę. Bóg mądrze uczynił, zasłaniając przed naszymi oczyma, 

przynajmniej w czasie trudnej wędrówki ziemskiej, tragiczne sceny, 

upadki i nieszczęsne błędy naszej własnej historii. Nasza 
teraźniejszość jest przez to lżejsza, zadanie obecne łatwiejsze. 

Będzie zawsze jeszcze dość wcześnie, po powrocie w przestworza, 
ujrzeć wstając przed nami widma oskarżycielskie. Bez wątpienia 

wielu nie potrzebuje się obawiać niczego podobnego. Niechaj pokój 
gości w ich duchu! Co do mnie, wiem jedno: gdy opuszczę ziemię, 

by wrócić w zaświaty, obudzą się głosy przeszłości i wołać będą 
przeciw mnie, gdyż byłem grzesznikiem i krew zbroczyła moje ręce. 

Atoli dusze, które zdołałem oświecić i pocieszyć w tym życiu, 
powstaną również, by świadczyć na moją korzyść i spodziewam się, 

że wyrok ostateczny będzie o tyle łagodniejszy. 
 

 
 

 

XIV. Podniesienie 
 

Duszo, duchu, ty, który przerzucasz te stronice, skąd 
przychodzisz i dokąd idziesz? Podnosisz się z głębi przepaści i 

wspinasz się po niezliczonych stopniach drabiny życia. Idziesz ku 
wiekuistym domostwom, gdzie wielkie Prawo nas wzywa i dokąd 

ręka Boża nas prowadzi. Idziesz ku światłu, ku mądrości, ku pięknu! 
 Rozmyślaj i zastanawiaj się. Wszędzie dzieła piękna i potężne 

przyciągną twoją uwagę. Badając je, będziesz czerpał wraz z 
odwagą i ufnością sprawiedliwe poczucie twej wartości i przyszłości. 

Ludzie nienawidzą się i gardzą sobą dlatego tylko, że nie znają 
wspaniałego porządku, który ich wszystkich ściśle zbliża do siebie. 

 Droga twa jest bezmierna; wszelako cel przewyższa 
wspaniałością swą wszystko, co możesz pojąć. Wydajesz się teraz 

bardzo maluczki wobec olbrzymiego wszechświata; atoli wielkim 



jesteś przez swą myśl, wielkim przez swoje nieśmiertelne 

przeznaczenie. 
 Pracuj, miłuj i módl się! Uprawiaj swój rozum i serce! Rozwijaj 

i rozszerzaj świadomość, uczyń ją wrażliwą. Każde życie jest 
cennym probierzem, z którego możesz wyjść oczyszczony, gotowy 

do przyszłych posłannictw, dojrzały do zadań coraz to 
szlachetniejszych i coraz większych. Tak to ze sfery w sferę, z 

okręgu w okręg odbywać będziesz twą wędrówkę, zdobywając nowe 
siły i zdolności, wespół z istotami, które miłowałeś, które żyły i znów 

będą żyły z tobą. 
 Będziecie postępowali wspólnie po spirali istnień, wśród cudów 

coraz to wspanialszych, ponieważ wszechświat, jak ty sam, rozwija 
się przez pracę i roztacza swoje żywe przemiany, ofiarowując 

radości i uciechy coraz to wyższe , coraz różnorodniejsze dla 
zaspokojenia tęsknot i czystych pragnień ducha. 

 W godzinach zwątpień zwróć się do natury: to wielka, 

wzniosła świątynia natchnień, gdzie pod tajemniczymi zasłonami 
przemawia utajony Bóg do serca mędrca, do ducha myśliciela. 

Obserwuje otchłanie nieboskłonu: gwiazdy, które go wyzłacają, to 
etapy twojej pielgrzymki, to stacje wielkiej drogi, gdzie cię wiedzie 

przeznaczenie. 
 Chodź! Wznieśmy duszę; pobujaj chwilę ze mną myślą wśród 

słońc i światów! Wyżej, coraz wyżej w niezgłębiony eter! Tam w 
dole Ziemia jest już tylko punktem w olbrzymim przestworzu. Przed 

nami i nad nami mnożą się gwiazdy. Wszędzie kile ze złota, 
pochodnie ze szmaragdu, szafiru, ametystu i turkusu zakreślają 

swoje rytmiczne ruchy. Ku nam żegluje olbrzymia gwiazda, ciągnąc 
sto światów planetarnych w swej orbicie, sto światów, toczących się 

po misternych krzywiznach. Zaledwieśmy się z nią spotkali, już 
uciekła w swoją drogę ona i jej błyszczący orszak58. Po nich zjawia 

się przed nami dziesięć słońc różnokolorowych zgrupowanych w tej 

samej świetlistej atmosferze, która je otula jakby wstęgą chwały. 
 I wciąż systemy po systemach - to racje, to galery płynące w 

przestworzach – magiczne światy, przystrojone lazurem, złotem i 
światłem. Dalej komety wędrowne i blade mgławice, których każdy 

atom jest słońcem w kołysce. 
 Wiedz jedno: wszystkie te światy są mieszkańcami innych 

społeczeństw dusz. Aż do dalekich gwiazd, których drżące promienie 
potrzebują tysięcy lat, by dojść do nas, wszędzie rozciąga swoje 

panowanie rodzina ludzka, wszędzie mamy niebieskich braci. 
Wszystkie te domostwa mamy poznać, wszystkimi się cieszyć. 

                                                 
58

 Gwiazdy, które dzięki swemu oddaleniu wydają się nieruchome, poruszają się we wszystkich 

kierunkach, według praw mało znanych. Straszliwe ruchy unoszą każde ognisko gwiezdne w 

nieskończonym tańcu. Nasz system słoneczny leci z ogromną szybkością ku konstelacji Herkulesa i 

przebywa w 65.000 lat odległość równą tej, która nas dzieli od gwiazdy najbliższej, tj. α grupy 

Centaura. Nasza gwiazda centralna jest tylko jednym z najskromniejszych słońc: Canopus i Arcturus 

przewyższają ją niepomiernie. Widziane z ich powierzchni nasze olśniewające ognisko byłoby 

nieuchwytnym punktem. 



Będziemy kiedyś żyli na tych Ziemiach przestworzy, w nowych 

ciałach, aby zdobywać nowe siły, większą świadomość i więcej 
zasług, by wznosić się coraz wyżej w naszej wiecznej wędrówce. 

 Ile światów, tyle szkół dla dusz, tyle pól ewolucji dla rozwoju 
naszego poznania i zarazem budowy organizmów fluidycznych coraz 

to delikatniejszych, czystszych, wspanialszych. Po walkach, 
udrękach, niedolach tysięcy trudnych żywotów, po cierpieniach i 

boleściach cyklów planetarnych przyjdą wieki szczęścia na 
gwiazdach, których łagodne światło spływa aż do nas promieniami 

pokoju i radości. Potem błogosławione posłannictwa, szlachetne 
apostolstwa, upragnione zadanie współpracy w budzeniu i 

rozwijaniu dusz uśpionych, wspomaganie młodszych naszych sióstr 
w ich wędrówkach poprzez krainy materialne. 

 Wreszcie osiągniemy wzniosłe głębiny, niebo ekstazy, gdzie 
potężniej i melodyjniej wibruje myśl boża, gdzie czas i przestrzeń 

znikają, gdzie światłość i miłość łączą swe promienie, gdzie 

Przyczyna przyczyn w swej nieustającej płodności stwarza na 
zawsze życie wieczne i wiekuiste piękno! 

 Za naszych dni niebo nie może być tym, czym było tak długo 
dla wiedzy ludzkiej, to jest przestrzenią pustą, smutną i 

opuszczoną. Okrąg naszego życia rozszerza się we wszystkich 
kierunkach. Czujemy się związani z wszechświatem tysiącem 

więzów. Jego życie jest naszym, jego dzieje są naszymi dziejami. 
Otwierają się nieznane źródła wrażeń i medytacji. Przyszłość 

przybiera w naszych oczach zupełnie inny charakter. Myśl o tak 
szerokich przeznaczeniach wywiera na nas głębokie wrażenie. Na 

zawsze jesteśmy złączeni ze wszystkim, co żyje, kocha i cierpi. Ze 
wszystkich punktów przestworzy, ze wszystkich tych gwiazd, które 

błyszczą w przestrzeni, dochodzą nawołujące nas głosy naszych 
starszych braci. Mówią nam one: „Idź naprzód, idź niestrudzenie, 

wznoś się własną pracą; czyń dobrze, spełniaj obowiązek. Chodź do 

nas, którzy jak ty trudziliśmy się, walczyli, cierpieli na światach 
materii. Chodź wznosić się z nami ku Bogu!” 

 
* 

 
 Z majestatycznych przestworzy przenieśmy wzrok na Ziemię. 

Mimo skromnych rozmiarów ma ona, jak to wiemy, swój wdzięk, 
swoje piękno. Każdy widok ma swoją poezję, każdy krajobraz ma 

swój wyraz, każda dolinka swój szczególny sens. Równie wielka 
różnorodność panuje wśród łąk naszego świata, jak wśród pól 

gwiaździstych. 
 Lato, to uśmiech Boga! Nie ma nic milszego, nic 

upojniejszego, niż czar pięknego dnia, gdzie wszystko jest 
pieszczotą, słodyczą, światłem. Kwiatek, ukryty w trawie, rybka, 

ślizgająca się w nurtach wód i połyskująca w blaskach słońca 

srebrnymi łuskami, ptaszek na gałęzi, rozdzwoniony kaskadą tonów, 



szmer źródeł, tajemnicza piosenka topól i wiązów, dziki zapach 

wrzosów, wszystko to kołysze myśl, raduje serce. Daleko od miast 
można znaleźć głęboki spokój, który przenika duszę, darząc błogim 

wypoczynkiem po walkach i zawodach życia. Wtedy tylko zrozumie 
się prawdę słów: „Wrzawa jest u ludzi, spokój jest u Boga!”. 

 Kontemplacja, rozmyślanie wywołują rozbudzenie zdolności 
psychicznych, a dzięki nim cały świat niewidzialny otwiera się 

naszemu poznaniu. Próbowałem w toku niniejszego dzieła wyrazić 
wrażenia, odczuwane z wysokości szczytów, albo na brzegu mórz, 

opisać urok zmierzchów i jutrzenek, pogodę pól w królewskim 
blasku słońca, przedziwny poemat nocy gwiaździstych, bajeczny 

czar światła księżycowego, zagadkę wód i lasów. Bywają momenty 
ekstazy, kiedy dusza wydobywa się ze swej powłoki i obejmuje 

nieskończoność; bywają godziny intuicji i entuzjazmu, w których 
boski fluid nas ogarnia nieprzepartą falą, w których wibruje i drży w 

nas myśl najwyższa i olśniewa nas na chwilę blask geniuszu. 

Niezapomniane godziny! Przeżywałem je kilkakrotnie, a w każdej z 
nich wierzyłem w obecność przenikającego mnie Ducha. Im to 

zawdzięczam natchnienie do najpiękniejszych stronic moich dzieł i 
najlepszych mych rozpraw. 

 Kto się skupia w ciszy i samotności, mając przed sobą widok 
morza, albo gór, czuje, jak się w nim rodzą, powstają, rosną 

obrazy, myśli, harmonie, które go zachwycają, oczarowują, 
pocieszają po ziemskich niedolach i otwierają przed nim 

perspektywy życia wyższego. Pojmuje wówczas, że myśl Boża otula 
nas i przenika, gdy z dala od ludzkich niegodziwości umiemy 

otworzyć przed Nim dusze i serca. 
 

 
 

 

* 
 

Zapewne można by nam zrobić dużo zarzutów. Mówiono nam 
na przykład: „Podkreślacie piękno przyrody, natomiast nie 

okazujecie wcale jej brzydoty! A przecież ona ma nie tylko uśmiechy 
i pieszczoty, ma również swoje bunty, gniewy, szaleństwa. Nie 

mówicie o potworach, ni o klęskach, które ją szpecą. Jaki pożytek 
znajdujecie w istnieniu zwierząt drapieżnych, gadów, roślin 

trujących? Po cóż trzęsienia ziemi, katastrofy, epidemie, wszelkie 
nieszczęścia, rodzące cierpienie ludzkie? 

 Łatwo na to odpowiedzieć. Skoro stwierdzamy, że w zespole 
światów zajmuje Ziemia stanowisko jedno z najniższych, że jest dla 

duchów miejscem pokuty, jakże się dziwić, że nie jest wyposażona 
w takie zalety, jakie posiadają światy wyższe! 

 Niebezpieczeństwa, przeszkody, trudności wszelkiego rodzaju 

stają się zasadniczymi czynnikami postępu, bodźcami, które 



popychają człowieka w jego stronę, zmuszając, żeby go 

obserwował, wytężał władze duszy, stawał się przewidujący, 
umiarkowany w czynach. Wśród cierpień fizycznych i moralnych 

zdobywamy doświadczenie i mądrość. 
 Co do ruchów sejsmicznych, burz, powodzi, zauważmy, że one 

podlegają pewnym prawom. Wystarczy prawa te znać, by móc je 
przewidywać naprzód i łagodzić ich skutki. Gdy badamy zjawiska 

przyrody i gdy przenikamy myślą do dna rzeczy, poznajemy, że 
niejedno pozorne zło jest w rzeczywistości dobrem59. 

 Wielkość ducha ludzkiego zasadza się na wznoszeniu się z 
nieładu, z chaosu zdarzeń do pojęć o powszechnym porządku. Może 

on się wówczas czuć bezpiecznym wśród niebezpieczeństw świata, 
zrozumiał bowiem wielkie prawa, które za cenę pewnych zdarzeń 

zapewniają równowagę życiową i zbawienie rasom ludzkim. 
 Człowiek, u którego głębokie zrozumienie rzeczy boskich się 

nie obudziło, jednym słowem sceptyk, jakakolwiek byłaby jego 

inteligencja i wiedza w innych sprawach, wzbrania się przyjąć te 
poglądy. Nalegać na niego byłoby równie bezcelowe, jak opowiadać 

ślepo urodzonemu o zachodach i wschodach słońca, o grze świateł 
na wodach lub lodowcach. Trzeba mu będzie koniecznie wstrząsu, 

wywołanego przeciwnościami losu, zbiegiem bolesnych okoliczności, 
które go zetkną bezpośrednio z jego przeznaczeniem i dadzą mu 

odczuć użyteczność cierpień, a równocześnie wartość ofiary i 
nadziei, nadających życiu sens istotny i wzniosły. 

 Wtedy tylko będzie mógł przeniknąć wielką tajemnicę 
wszechświata i zrozumieć, że wszystko ma swoją rację bytu, że 

boleść również spełnia swoją rolę i że możemy wyciągnąć korzyść z 
cierpień, choroby i nawet śmierci samej, wszystko bowiem, zależnie 

od użytku, jaki z tego robimy, może przyczynić się do naszego 
postępu, do naszego udoskonalenia moralnego. Odtąd ufność i 

wiara pomogą mu znosić cierpliwie to, czego się nie da uniknąć, 

umorzyć troski obecne i cierpieć w spokoju. Znajomość prawa 
przyniesie mu pewność lepszych dni i przyszłość bez końca. 

 Poczynając od tego momentu życie jego, jakkolwiek byłoby 
bezbarwne, banalne, mdłe, rozjaśni się promieniem światła i poezji, 

bowiem prawdziwa poezja polega na wewnętrznym oddźwięku 
wiecznej symfonii w nas, na zgodności naszych myśli, uczuć i 

czynów z istotą naszego przeznaczenia. 
 

* 
 

Za poglądy, wypowiedziane na kartach niniejszych, będziemy 
bez wątpienia nieraz oskarżeni o mistycyzm. Lecz wszyscy ci, u 

których obudziła się wrażliwość i zdolność sądzenia, i którzy 
rozwinęli się dostatecznie pod wpływem życiowych walk i 

doświadczeń, będą nas rozumieli. 

                                                 
59

 zob. L. Denis, Życie po śmierci, Warszawa 2010, rozdz. IX 



 Pewne duchy przyziemne są skłonne mówić o mistykach, 

wizjonerach, osobach miewających halucynacje, o tych wszystkich, 
których zdolność postrzegania przewyższa ograniczony krąg ich 

zwyczajnych myśli. Uważają się za ludzi bardzo pozytywnych i 
bardzo praktycznych, podczas gdy w rzeczywistości jedynie dusze 

rozwinięte, pozbawione przesądów i namiętności, gardzące małymi 
korzyściami materialnymi, mają intuicję wielkich i wzniosłych 

rzeczywistości życia. 
 Natura i dusza są siostrami z tą różnicą, że jedna rozwija się 

niezmiennie według ustalonego planu, a druga zakreśla sama sobie 
na białej karcie wielkie linie swego przeznaczenia. Są siostrami, bo 

obie pochodzą od tej samej przyczyny wiekuistej i złączone są 
tysięcznymi więzami. Tym tłumaczy się władza przyrody nad nami. 

Działa ona na wrażliwe dusze, jak magnetyzer na swój podmiot, 
wywołując wyzwalanie się ducha z jego cielesnej osłony. Wtedy w 

pełni swych władz psychicznych spostrzega dusza świat wyższy i 

boski, który wymyka się większości ludzi. 
 Nie zapominajmy nigdy o tym: wszystko, co podpada pod 

zmysły fizyczne, wszystko, co należy do państwa materii, jest 
przejściowe, podlega rozkładowi, śmierci. Rzeczywistości głębokie, 

wieczyste, należą do świata przyczyn, do państwa niewidzialnego. 
My sami należymy do tego świata zasadniczą, niezniszczalną częścią 

naszej istoty. 
 I oto z wolna badania psychiczne i płynące stąd odkrycia 

rozpowszechniają się i rozszerzają. Znajomość dwojnika 
fluidycznego człowieka, jego działanie na odległość przed i po 

zgonie, zastosowanie sił magnetycznych, wejście na widownię mocy 
niewidzialnych wykazują każdemu uważnemu badaczowi, ze świat 

zmysłów jest tylko biednym i ciemnym więzieniem w porównaniu z 
bezkresem i promiennym państwem, otwartym dla ducha60. 

 Zmysły wewnętrzne i głębokie zdolności duszy śpią jeszcze u 

większości ludzi, którzy nie znają swych ukrytych bogactw, swych 
utajonych możliwości. Dlatego to czynom ich brak podstaw, brak 

punktu oparcia. Stąd tyle słabości i upadków. Atoli godzina 
przebudzenia już bliska. Człowiek nauczy się poznawać swoją 

duszę, rozpiętość swoich mocy i przymiotów. Odtąd rozłąka i śmierć 
przestaną dlań istnieć; większość klęsk, które nas dotykają, zniknie. 

Nasi przyjaciele z przestworzy będą mogli łatwiej nas odwiedzać i 
porozumiewać się z nami. Wewnętrzne współobcowanie, komunia 

duchowa ustali się między niebem a ziemią i ludzkość wejdzie w 
wyższą, piękniejszą fazę swoich sławnych przeznaczeń. 

 
* 

 

                                                 
60

 zob. idem, Chrystianizm a spirytyzm – doświadczalne dowody życia pośmiertnego; W świecie 

niewidzialnym; Zagadnienie Bytu i Przeznaczenia 



Osłabionymi przez pracę oczyma spoglądam jeszcze na 

niebiosa, które mnie przyciągają i na przyrodę, którą kocham. Ślę 
pozdrowienie światom, które będą później naszą nagrodą: 

Jowiszowi, Syriuszowi, Orionowi, Plejadom i miliardom ognisk, 
których rażące promienie tylekroć wlewały do mej skołatanej duszy 

błogi pokój i niewysłowioną pociechę. 
 Potem z przestworzy przenoszę wzrok na tę Ziemię, która była 

moją kolebką i będzie moim grobem. Ziemio! Planeto, nasza matko, 
pole naszych prac i postępu, gdzie powoli wśród ciemności wieków 

wykuwała się moja ziemska świadomość wraz ze świadomością 
ludzkości, unosisz się w nieskończoności, kołysanka boskimi 

podmuchami; rozpościerasz dokoła siebie potężne wibracje życia, 
pulsującego na twym łonie! Można by powiedzieć, że jakaś 

niewyraźna harmonia, złożona ze szmerów i kwilenia, powstaje z 
łona mórz i lądów, z dolin i borów, z rzek i lasów, a dołącza się do 

niej skarga ludzka, szmer namiętności, tony boleści, szum pracy i 

śpiewy świąteczne, krzyki gniewu i szczęk oręża. Czasem również 
nuty spokojne i poważne górują nad tymi hałasami: melodia ludzka 

zastępuje harmonie przyrody i szum działających sił; hymn duszy, 
wyzwolonej z niskiego jarzma, pozdrawia światło. Pieśń nadziei 

wznosi się ku Bogu, jak dziękczynne hosanna. 
 To twoja dusza, Ziemio, budzi się i czyni wysiłki, by wyjść ze 

swego ciasnego chodnika, by dołączyć swoje promieniowanie i głos 
do promieniowania i harmonii światów gwiezdnych. To twoja dusza 

śpiewa jutrzenkę odrodzenia swej ludzkości; albowiem t ta się budzi 
również, wychodząc z nocy materii. Dusza ludzkości, która jest 

duszą ziemi, szuka siebie, uczy się siebie samą poznawać, docierać 
racji swego istnienia; przeczuwa swoje wielkie przeznaczenia, 

pragnie je urzeczywistniać. 
 Podążaj swoją drogą. Ziemio, którą kocham! Wiele razy już 

duch mój czerpał z twoich pierwiastków formy, potrzebne do swej 

ewolucji. Przez wieki, nieświadomy barbarzyńca, przebiegałem na 
twych oceanach, nie wiedząc nic o rzeczach zasadniczych, ni o celu, 

jaki mam osiągnąć. 
 Lecz oto u wieczoru życia, o tej godzinie zmierzchu, kiedy 

znów jeden etap się kończy, kiedy cienie wyrastają na wyścigi i 
pokrywają wszystko swoją melancholijną zasłoną, rozważam 

przebytą drogę; potem kieruję spojrzenie naprzód, ku bramie, jak 
mi się otwiera w zaświaty i ich wiekuistą światłość. 

 O tej godzinie, kiedy moja dusza się wyzwala powoli z twych 
więzów, Ziemio, i gotuje się ciebie opuścić, pojmuje cel i prawo 

życia. Świadomy roli twojej i mojej, uznając twoje dobrodziejstwo, 
wiedząc, po co jestem, dlaczego działam i jak trzeba postępować, 

błogosławię cię, Ziemio, za wszystkie radości i wszystkie boleści, za 
zbawienne cierpienia, jakich tu zaznałem, bo we wszystkim, com ci 

winien, we wrażeniach, emocjach, przyjemnościach, cierpieniach 

widzę narzędzia mego wychowania, mego podniesienia. Błogosławię 



cię i miłuję, szczęśliwy, gdy cię opuszczę z myślą, iż wrócę później, 

w nowym życiu, pracować jeszcze, cierpieć, doskonalić się wraz z 
tobą, przyczyniać się swymi wysiłkami do twego postępu i postępu 

mych braci, którzy są również twymi dziećmi. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

Część III 

 
Prawo krążenia 

 
 

 
 

Misja XX wieku 
 

Życie – Etapy życia - Śmierć 
 

 Prawo krążenia rządzi wszystkimi ruchami świata; ono kieruje 
ewolucją przyrody, historii i ludzkości. Każda istota wspina się po 

kole, każda zakreśla okręg koła, cała historia ludzka dzieli się na 
cykle. 

 Dni, godziny, lata, wieki toczą się w orbicie przestrzeni i 

czasów. Odradzają się, bo ich koniec, jeśli jest taki, polega na tym, 



by wrócić do swego początku. Wiatry wracają po swoich splecionych 

kołach do tajemniczych kryjówek, z których wychodzą. Para wznosi 
się w wyżyny; tworzy obłoki, prawdziwy ocean, zawieszony nad 

naszymi głowami. Wędrujące chmury, morza bezmierne i ruchome 
spływają w postaci deszczów i stają się znów potokami, rzekami, 

którymi już były. Tak to Ren, Rodan, Dunaj, Wołga toczyły się nad 
naszymi głowami, zanim popłynęły u nóg naszych. To jest prawo – 

prawo przyrody i ludzkości. Każda istota już była; odradza się i 
powstaje, rozwija się po spirali, której koła rosnąc, posuwają się za 

każdym razem dalej i dlatego a historia przybiera charakter coraz to 
bardziej powszechny: to jest corso e’ricorso, o którym mówił filozof 

włoski Vico61. 
 Ustaliwszy powyższe zasady, chciałbym poświęcić to 

rozmyślanie badaniu etapów życia ludzkiego: młodości, wieku 
dojrzałego i starości w świetle tego wielkiego prawa, a na koniec 

śmierci jako uwieńczenia i jako apoteozy. Z badań tych wyłoni się 

wielka spirytualistyczna zasada reinkarnacji, jedyna, która tłumaczy 
tajemnicę bytu i przeznaczenia. 

 Trzeba się odradzać – oto jest wspólne prawo przeznaczenia 
ludzkiego, a ono również rozwija się w kole, którego Bóg jest 

ośrodkiem. „Nikt – powiedział Jezus do Nikodema – nikt nie ujrzy 
Królestwa Bożego, to znaczy nie zrozumie prawa swego 

przeznaczenia, jeśli się nie odrodzi z wody i z Ducha”. 
 Reinkarnacja jest jasno wyrażona w tych słowach i Jezus czyni 

wyrzut Nikodemowi: „Iż jest nauczycielem w Izraelu, a nie zna tych 
rzeczy”. 

 Iluż wśród naszych nauczycieli współczesnych zasługuje na 
taki sam zarzut! Jest tylu ludzi, którzy się zadowalają 

powierzchowną znajomością życia i nigdy nie próbowali zajrzeć do 
głębi! To tak łatwo zaprzeczyć tym rzeczom, by z siebie zrzucić 

obowiązek i trud badania ich i zrozumienia! Pozytywista nie 

przystępuje nigdy do zagadnienia początku ni końca; zadowala się 
chwilą obecną i korzysta z niej dla swoich celów. Wielu ludzi, nawet 

inteligentnych, czyni jak on. Ze swej strony katolik ogranicza się do 
wierzenia w to, czego uczy Kościół, który kładzie pieczęć tajemnicy 

na początek i koniec życia i niejedno w życiu przedstawia jako cud; 
a gdy padną te dwa słowa: cud, tajemnica! – składania się przed 

nimi, milknie i wierzy. 
 Z drugiej zaś strony na uniwersytetach nie wierzono długi czas 

w inne dane, jak zdobyte drogą doświadczenia. Dla nich wszystko 
to, co nie figurowało w ich programach, było bez wartości. Nigdy 

                                                 
61

 Vico Giambattista (1668-1744), włoski filozof i teoretyk kultury, uważany za prekursora 

antropologii kulturowej (etnologii). Jego refleksja nad sensem życia człowieka i historii odwołuje się 

do dynamicznego pojęcia natury ludzkiej, która jest dwoista, gdyż zawiera w sobie pierwiastki Boskie i 

ściśle związane z naturą ("bestione"). Od stosunku człowieka do rzeczy materialnych oraz od stopnia 

refleksji zależy jego przyszłość - przyp. red. 



bożyszcza Bacona62 nie miały więcej wielbicieli. A wiedza oficjalna 

zrobiła też tylko niewielki postęp od pięćdziesięciu lat w dziedzinie 
myśli nowoczesnej. 

 A jednak medycyna dni naszych, tak przywiązana niedawno 
do systemów, szkoły materialistycznej, zaczyna strząsać z siebie 

jarzmo i właśnie z szeregów przedstawicieli obecnej medycyny 
wychodzą doktorzy najbardziej upoważnieni i najprzezorniejsi w 

sprawach spirytualizmu. 
 Generacja następna będzie szczęśliwa i lepiej jeszcze 

uzdolniona. Rośnie młodzież, która uczy się w wielkiej szkole natury 
i wewnętrznej świadomości. Będzie to rzeczywiście młodzież wolna, 

to jest niepoddana wychowaniu sztucznemu, całej konwencjonalnej 
metodzie empirycznej. Słyszy ona prawdziwe głosy: głos 

wewnętrzny, głos spod progu świadomości, ten, który objawia 
człowiekowi człowieka i rozwiązuje jasno zagadnienie przeznaczenia. 

 Dla tej młodzieży jutra piszę te karty, poświęcam je 

„wtajemniczonym” i „ostrzeżonym”, tym, którzy według słów 
Mistrza mają oczy, żeby widzieli i uszy, żeby słyszeli. 

 Wróćmy więc do prawa kołowrotu życia i przeznaczenia, to 
jest do doktryny reinkarnacji. 

 Streścimy ją tu pokrótce pod względem naukowym, ponieważ 
za cel pracy niniejszej obraliśmy sobie nie wywody dogmatyczne, 

lecz jedynie platoniczne roztrząsanie spraw życia, jego okresów, 
przeznaczenia i śmierci, która je pozornie kończy, by mu pozwolić 

zacząć swój bieg na nowo. 
   

 Narodziny – zjednoczenie duszy i ciała zaczyna się z chwilą 
poczęcia i zupełnym staje się dopiero w chwili narodzenia. Powłoka 

fluidyczna wiąże ducha z zarodkiem; złączenie to zacieśnia się coraz 
mocniej, aż do chwili , w której staje się zupełne, tj. gdy dziecko 

ujrzy światło dzienne. W okresie od poczęcia do narodzenia się 

władze duszy z wolna przygłuszane przez coraz to wzrastającą siłę 
życiową, otrzymaną przez rodziców; wibracja ciała duchowego63 

słabnie aż do chwili, kiedy duch dziecka stanie się zupełnie 
nieświadomy. To zmniejszanie wibracji ruchu fluidycznego pociąga 

utratę pamięci żywotów dawniejszych, o których zaraz będziemy 
mówili. 

 Duch dziecka śpi więc w swej powłoce materialnej i w miarę, 
jak zbliża się moment narodzin, zacierają się jego pojęcia zarówno, 

jak i znajomość przeszłości, o której już nie ma świadomości, gdy 
ujrzy światło dzienne. I jedynie przez ostateczną dematerializację, 

                                                 
62

 Bacon Francis, baron of Verulam (1561-1626), angielski filozof, prawnik i mąż stanu. Prekursor 

metody indukcji eliminacyjnej ( kanony Milla). Podkreślał rolę eksperymentu przy ustalaniu faktów. 

Zestawił złudzenia umysłu, tzw. idola, stanowiące przeszkodę w poznaniu. W filozofii przyrody 

zwolennik mechanicyzmu. Uznawał istnienie świata nadprzyrodzonego i duszy. Odrzucał 

kopernikański obraz świata, przemilczał odkrycia Galileusza i W. Harveya – przyp. red. 
63

 Ciało duchowe – półmaterialna powłoka Ducha. U istot wcielonych służy jako łącznik lub pośrednik 

pomiędzy Duchem a materią; u Duchów błąkających się stanowi ich fluidalne ciało – przyp. red. 



albo przez głębokie wpływy eksterioryzacji w hipnozie, albo transie 

podejmuje dusza znów swój ruch wibracyjny, odnajdzie swoją 
przeszłość i uśpiony świat swoich wspomnień. oto prawdziwa 

geneza życia ludzkiego. Wiadomości z przeszłości są utajone w 
każdej duszy; zdolności nie uległy zniszczeniu; mają one korzenie 

poza świadomością, a ujawniają się tym wydatniej, im bardziej były 
dawniej rozwinięte i im więcej kapitalizowały wiadomości, wrażeń, 

obrazów, wiedzy i doświadczenia. To właśnie stanowi o 
„charakterze” każdego żyjącego osobnika i daje mu oryginalne 

zdolności, proporcjonalne do ich stopnia rozwoju. 
 Dziecko utrzymuje więc od swych rodziców tylko jedno: siłę 

życiową, do której trzeba dorzucić pewne pierwiastki dziedziczne. W 
momencie swej inkarnacji ciało duchowe przyłącza się, molekuła w 

molekułę, do materii zarodka. W tym zarodku, który ma utworzyć 
później osobnika, przebywa moc początkowa, która wynika z sumy 

pierwiastków życia, wziętych z ojca i matki w chwili poczęcia. 

Zarodek ten zawiera energię czynną przez cały czas trwania życia, 
stanowi o stopniu długości tegoż u danej istoty. Właśnie pod 

wpływem tej siły życiowej, wyemanowanej z rodziców, którzy sami 
otrzymali ją od swoich przodków, rozwija ciało duchowe swoje 

właściwości funkcjonowania. Tak więc dwojnik fluidyczny wytwarza 
pod postacią ruchów niezatarty ślad wszystkich stanów duszy od 

swego narodzenia; z drugiej strony zarodek materialny otrzymuje 
ślady wszystkich kolejnych stanów ciała duchowego: jest tam 

paralelizm życiowy, absolutnie logiczny i harmonijny. Ciało duchowe 
staje się tak regulatorem i podporą energii życiowej, modyfikowanej 

przez dziedziczność. W ten sposób kształtuje się indywidualny typ 
każdego z nas. Jest to nic innego, jak „pośrednik plastyczny” 

filozofa szkockiego Woodswortha, stała sieć fluidyczna, przez którą 
przechodzi strumień płynącej materii, nieustannie niszczącej i 

odbudowującej żyjący organizm. Jest to niewidzialne okucie, które 

podtrzymuje wewnętrznie statuę ludzką. 
 Ciało duchowe jest źródłem identyczności fizycznej i moralnej, 

która podtrzymuje wśród ustawicznych przemian istoty ruchomej i 
zmiennej pierwiastek świadomego „ja”. Pamięć, zachowująca nam 

pewność wewnętrzną naszej tożsamości osobowej, jest odbitym 
promieniowaniem ciała duchowego. 

 Taki jest początek naszego życia. 
 W rzeczywistości jesteśmy tylko własnymi swymi potomkami. 

Fakty to potwierdzają. Filozofowie XVIII wieku ze swoimi 
systemami, porównującymi duszę do czystej tablicy, na której nic 

jeszcze nie jest zapisane, mylili się. Doktorzy generacjonalizmu 
byliby bliżsi prawdy; przecenili jednak doniosłość swej doktryny, 

zarówno jak i płynące stąd wnioski. 
 Każda inkarnacja perispritalna64 wnosi bez wątpienia nowe 

możliwości do duszy dziecka, które na nowo zaczyna żyć, ale 

                                                 
64

 Perisprit to określenie ciała duchowego – przyp. red. 



znajduje już przygotowany do tego teren. Platon miał rację, 

mówiąc: „Uczyć się, to przypominać sobie”. 
 Tak tłumaczą się sławne fenomeny i fizjologia wielkich 

geniuszów, o których mówi historia: ogromna wiedza Pica z 
Mirandoli65, intuicja Pascala66, odtwarzającego w trzynastym roku 

teoremy Euklidesa67, czy wreszcie Mozarta68, komponującego w 
dwunastym roku życia jedno ze swych najsławniejszych dzieł. 

 Wszelako trzeba i to przyznać, że prawa dziedziczności 
hamują przejawy geniusza, boć duch modeluje swoje ciało, może 

jednak posługiwać się tylko czynnikami, jakie mu daje do dyspozycji 
ta dziedziczność. 

 To, cośmy wyżej powiedzieli, wystarczy chwilowo, żeby 
usprawiedliwić naukowo jasną naukę o kolejnych żywotach. 

 Odpowiemy w paru słowach na zarzuty tych, którzy 
nieustannie powtarzają, że gdyby nasze żywoty były wielokrotne, 

zachowalibyśmy przynajmniej blade ich wspomnienie. 

 Widzieliśmy wyżej, jak i dlaczego zatraca się w chwili 
urodzenia pamięć o naszej przeszłości. To częściowe i chwilowe 

zaćmienie naszych dawniejszych bytów jest absolutnie konieczne, 
żeby zachować nam tu nietkniętą, pełną wolność. Gdybyśmy je 

sobie przypominali zbyt łatwo, spowodowałoby to zamieszanie w 
logicznym i fatalnym ładzie przeznaczenia, a czyż Mistrz nie 

powiedział w swojej Ewangelii: „Biada temu, który przyłożywszy 
rękę do pługa, ogląda się wstecz”? 

 Żeby pociągnąć bruzdę prostą i pewną, trzeba skierować 
wzrok naprzód i utkwić go w promiennej wizji przyszłości. Jednakże 

zatrata pamięci przeszłości nie jest ani absolutna, ani ostateczna. 
Ciało duchowe, które zanotowało wszystkie nasze wiadomości, 

wrażenia i czyny, może się ocknąć; pod wpływem transu budzą się 
zamierzchłe głosy z głębin przeszłości. Podobni jesteśmy do 

tysiącletnich drzew naszych lasów. Ich lata są wypisane w 

koncentrycznych pierścieniach ich wiekowej skorupy; podobnież 
każdy wiek naszych kolejnych istnień pozostawia niezmienną strefę 

                                                 
65

 Pico della Mirandola Giovanni, książę (1463-1494), włoski filozof i filolog, humanista, dominikanin. 

Eklektyczny platończyk dążący do synkretyzmu. Stawiał sobie za cel pogodzenie filozofii greckiej i 

rzymskiej z kabałą, judaizmem i myślą chrześcijańską. Głosił humanistyczną koncepcję człowieka jako 

mikrokosmosu, istoty wolnej, wyposażonej w siłę twórczą i możność kształtowania własnego losu. 

Poglądy swoje zawarł w dziele De hominis dignitate (1486) - przyp. red. 
66

 Pascal Blaise (1623-1662), francuski filozof, matematyk, fizyk i publicysta, uważany powszechnie 

za następcę Kartezjusza (R. Descartes). Obrońca jansenizmu i idei św. Augustyna. Krytyk moralności 

jezuickiej. Propagator zasady rozdziału nauki od religii i rozumu od wiary. Rozbudował zasady logiki i 

metodologii. Sformułował tezę, że człowiek może poznać rzeczy nadprzyrodzone przez serce i wiarę. 

Porządek serca, twierdził, jest różny od porządku rozumu. Sceptycyzm poznawczy stał się podstawą 

mistycyzmu i fideizmu Pascala – przyp. red. 
67

 Euklides z Aleksandrii, (ok. 365 - ok. 300 p.n.e.), grecki matematyk i fizyk, autor dzieła Elementy 

geometrii (obowiązujący przez stulecia podręcznik). Usystematyzował całość ówczesnej wiedzy 

matematycznej. W swych pracach z optyki sformułował prawo załamania i zasadę prostoliniowego 

rozchodzenia się światła. Jest również autorem dzieła z astronomii i teorii muzyki - przyp. red. 
68

 Mozart Wolfgang Amadeus (1756-1791), kompozytor austriacki, wybitny przedstawiciel 

klasycyzmu wiedeńskiego. Pierwsze utwory skomponował już w wieku 5 lat - przyp. red. 



na ciele duchowym, które wiernie zapisuje najbardziej nieuchwytne 

ślady naszej przeszłości i czyny na pozór najbardziej zatarte w 
naszym życiu mentalnym i w naszej świadomości. 

 Nade wszystko jednak w godzinie śmierci, kiedy ciało duchowe 
ma się wyzwolić, budzą się w pamięci przytłumione do tego czasu 

wizje dawnych bytów. Doświadczenie potwierdza to codziennie. 
Słyszeliśmy, jak jeden nasz przyjaciel, lekarz, który w młodości 

omal nie utonął, opowiadał, iż w momencie, gdy zaczęło się 
duszenie, wszystkie obrazy jego życia toczyły się przed nim w 

kolejności wstecznej, z dokładnymi szczegółami, przy czym 
towarzyszyło im poczucie dobra albo zła przy każdym z czynów jego 

całego życia. Był to już początek sądu duchowego. Sąd ten jest to, 
jak wiadomo, nic innego, jak błyskawiczny bilans naszej 

świadomości, dzięki któremu wygłaszamy na siebie samych wyrok, 
ustalający nasz los w nowym świecie, do którego wracamy. 

 Obecnie, gdy znamy prawo bytu, naukową doktrynę 

inkarnacji, będzie nam łatwiej zrozumieć zmienne koleje naszej 
ziemskiej wędrówki, okresy, jakie przechodzimy i rolę, którą każdy 

etap życia ludzkiego odgrywa w harmonijnej ekonomii jego całości. 
Tak to młodość, wiek dojrzały, starość zjawia się przed nami w swej 

właściwej postaci; w owym wysokim świetle spirytualizmu będziemy 
je mogli lepiej ocenić i zrozumieć. Umierać, żeby się znów narodzić, 

żyć na nowo, żeby umrzeć i żeby jeszcze żyć, takie jest prawo 
naszego bytu. Narodziny i śmierć są więc tylko portykami 

świetlistymi, albo ciemnymi, pod którymi trzeba nam przechodzić, 
żeby wejść do świątyni naszego przeznaczenia. 

 Dziwna rzecz! Tę głęboką wiedze o początku rzeczy, tę genezę 
istoty, to prawo przeznaczenia starożytni znali i rozumieli 

nieskończenie lepiej od nas. Co my zaczynamy zaledwie ustalać i 
naukowo dowodzić, to Grecja, Egipt, Wschód wiedział drogą intuicji i 

wtajemniczenia. 

 Taki był podkład misteriów Izyjskich i Eleuzyjskich69, 
stanowiących rodzaj dramatycznego przedstawienia reinkarnacji 

dusz, ich zejścia do Hadesu, ich oczyszczenia i kolejnych wędrówek. 
Uroczystości te trwały trzy dni i tłumaczyły we wzruszającej trylogii 

całą tajemnicę świata i zaświata. Przy końcu tych uroczystych 
wtajemniczeń byli mędrcami na całe życie, a lud, któremu 

podawano tylko symbole i hieroglify tych prawd ezoterycznych, 
przeczuwał je jednak pod powłoką symbolu i strzegł w tej postaci 

również prawdziwego sensu życia. Dziś sens ten zatraciliśmy. 
Chrześcijaństwo pierwotne, chrześcijaństwo Jezusa i apostołów, 

posiadało go jeszcze. Począwszy od dnia, w którym duch grecki 
dostał się do teologii, zanikł sens ezoteryczny i tajemne znaczenie 

                                                 
69

 Eleuzyjskie misteria, Eleuzynie, misteria i uroczystości na cześć Demeter i Persefony obchodzone w 

Eleusis. Wg tradycji miał je zapoczątkować Eumolpos. Pierwotnie to uroczystość ludowa podczas 

żniw, kiedy to składano Demeter podziękowania za dobre plony, wraz z rozwojem lokalnego kultu 

ustaliły się przepisy obchodzenia świąt, zasady (tajne) misteriów – przyp. red. 



obrzędów hieratycznych. Scholastyka przytłumiła pierwotne 

objawienie górą sylogizmów i argumentacji pozornych i 
sofistycznych. 

 Mitologia pogańska posiadała w wysokim stopniu znajomość 
początków i pojęć genezy życiowej. Pod formą mitów poetyckich 

pulsowała prawda wtajemniczeń, jak pod korą drzewa odsłania się 
krążenie soków żywotnych. 

 W świetle spirytualizmu pragnę zbadać różne fazy życia 
ludzkiego, porównując je ze zmianą pór roku. 

 Chcielibyśmy, jak Maurycy de Guerin70, ów mędrzec, ów 
wtajemniczony, zmarły młodo, jak wszyscy „ulubieńcy bogów” – 

„przeniknąć wewnętrzną zasadę rzeczy, podążyć po promieniach 
gwiazd i nurtach rzek, wniknąć w bieg życia, dochodząc aż do głębi 

tajemnicy ich powstania, być wreszcie dopuszczonym do 
najdalszych samotni spośród boskich domostw wielkiej natury, to 

jest do punktu wyjścia życia powszechnego. Tam podpatrzylibyśmy 

zapewne pierwszą przyczynę ruchu i usłyszelibyśmy pierwszy śpiew 
istot w ich porannej świeżości”. 

 Te zdolności intuicyjne są u pewnych ludzi jedną z 
najwyższych form medialności, można bowiem powiedzieć, że 

medialność, jedna w swej zasadzie, a wielopostaciowa w 
przejawach, jest prawdziwym wewnętrznym wtajemniczeniem, jest 

tajemniczym językiem, uchwytnym dla duszy i myśli tych, których 
świat wyższy wybrał za swych pośredników na ziemi. 

 Zastanówmy się w tym oświetleniu i pod takim kątem 
widzenia nad tajemnicą życia ludzkiego i nad przedziwną harmonią, 

uwidaczniającą się w jego kolejnych fazach i w różnych okresach 
wieku, jakby prawdziwych porach roku u duszy, wydających kolejno 

swoje kwiaty i owoce. 
 Poeci opiewali młodość z bogactwem jej darów, ze świetnością 

jej kolorów, ze wzlotem jej sił, z urokiem jej wdzięku i piękności. 

 „Młodość podobna jest do lasów, mówi jeszcze Maurycy de 
Guerin w swoim nieśmiertelnym „Centaurze”, do lasów zielonych, 

miotanych wichrami; ze wszech stron kołysze się bogactwem życia; 
zawsze jakiś głęboki poszum rozbrzmiewa wśród jej liści”. 

 Piękny to obraz, piękny przed wszystkim w swej wierności i 
prawdziwości... 

 Co charakteryzuje młodość, to bogactwo, nadmiar życia, 
przeobfitość rzeczy, zapał do przyszłości. Poświęcenie, potrzeba 

kochania, łączenia się wzajemnego, charakteryzuje ten okres życia, 
w którym dusza, znów przyciągnięta do ciała o nowych i potężnych 

pierwiastkach, czuje się zdolna porywać się na wielkie rzeczy i roi 
sobie wielkie nadzieje na przyszłość. 

                                                 
70

 Georges Maurice de Guérin du Cayla, znany jako Maurice de Guérin (ur. 4 sierpnia 1810 w 

Langwedocji, zm. 19 lipca 1839 w Paryżu) − francuski poeta epoki romantyzmu, autor prozy 

poetyckiej stanowiącej zapowiedź rodzącego się pod koniec XIX wieku modernizmu oraz symbolizmu 

– przyp. red. 



 Młodość ma największe znaczenie, jest bowiem stawianiem 

pierwszych kroków na drodze przeznaczenia. Zapomnienie 
przeszłości jest u niej całkowite; ta przestaje dla niej istnieć i 

wszystkie jej siły zwracają się ku przyszłości. Oto dlaczego wszyscy 
moraliści, wszyscy wychowawcy ześrodkowali swoje doświadczenia i 

wysiłki na tej przedmowie do życia ludzkiego, od której zależeć 
będzie cała księga. „Nadzieja żniwa leży w zasiewie”, powiedział 

Leibniz71; obietnica owoców zawarta jest również w uśmiechu 
kwiecia. 

 Chrześcijaństwo zakonne i średniowieczne wypaczyło zupełnie 
pojęcie o życiu i wychowaniu. Zachwalając brzydotę fizyczną i 

lekceważenie ciała, nie rozumiało, że dusza modeluje swoje ciało, 
jak Bóg kształtuje duszę i że ciało winno nosić znamię obu, które nie 

może i nie powinno być czym innym, niż znamieniem Piękna. O ile 
nasz wiek, lub wiek następny nie naprawi tego błędu, nie uczyni nic 

dla prawdziwego postępu świata. Dążcie do piękna ciał, jeśli chcecie 

uzdrawiać dusze i wygładzać drogę przeznaczenia. Nie 
zapominajcie, przyszli wychowawcy ludów, że brzydota jest 

czynnikiem chorobliwym. 
 Trzeba więc zupełnie uzdrowić wychowanie młodzieży, jeśli się 

chce przyśpieszyć zwycięstwa i postępy wieku przyszłego. Trzeba, 
żeby wszystko dokoła niej, ludzie i rzeczy, sztuka, literatura, żeby 

wszystko mówiło jej o wielkości, szlachetności, sile, sławie, pięknie. 
 Gdy młodzież starożytna zbiegała się corocznie na świetne 

igrzyska olimpijskie, od chwili, gdy dotknęła stopą sławnego miasta, 
brała ją pod niepodzielną władzę czarująca magia Piękna. Budowle z 

ich nieskazitelną symetrią, Forum z pysznymi posągami, które 
przedstawiały to piękność Herkulesa, to Apollona72, religijny zjazd 

ludu, majestat świątyń, harmonijna organizacja uroczystości, 
wieńce z mirtu i lauru, które tchnęły już sławą zwycięstwa, wszystko 

wołało do młodych efebów73, przybyłych z krańców Attyki, żeby 

walczyć na stadionie: „Młodzi ludzie, bądźcie piękni, bądźcie wielcy, 
bądźcie szczęśliwi, bądźcie silni!”. Nieco dalej, w świątyni Olimpu, 

Zeus74 Fidiasza75, promieniując nieśmiertelną pięknością, 

                                                 
71

 Leibniz Gottfried Wilhelm (1646-1716), filozof niemiecki, matematyk - przyp. red. 
72

 Apollo, Apollon, w mitologii greckiej bóg należący do pokolenia wielkich bóstw olimpijskich, syn 

Zeusa i Latony, brat Artemidy. Ciężarna Latona, ścigana gniewem zazdrosnej Hery, nigdzie nie mogła 

znaleźć miejsca na połóg. Jedynie wyspa Delos udzieliła jej schronienia, tam też powiła Latona 

Artemidę i Apolla. Zeus ofiarował synowi złotą mitrę, lirę i rydwan – przyp. red. 
73

 Efeb, młodzieniec grecki w wieku 18-20 lat, odbywający obowiązkową służbę wojskową. Potocznie 

- urodziwy młodzieniec - przyp. red. 
74

 Posąg Zeusa Olimpijskiego - posąg kultowy Zeusa o wysokości 13 m, wykonany ok. 435-430 p.n.e. 

dla świątyni w Olimpii przez Fidiasza, przy współpracy malarza Panajnosa i toreuty (toreutyka) 

Kolotesa, zaliczany do siedmiu cudów świata. Przedstawiał boga siedzącego na tronie w płaszczu i z 

wieńcem oliwnym na głowie, trzymającego w lewej dłoni złote berło, na prawej - posążek Nike. Posąg 

znajdował się w Olimpii do 426 n.e., kiedy spłonął podczas pożaru świątyni - przyp. red. 
75

 Fidiasz (ok. 490 p.n.e. - po 432 p.n.e.), największy rzeźbiarz grecki okresu klasycznego. Działał 

początkowo w Platejach, Tebach, Delfach, potem pracował w Atenach jako doradca artystyczny 

Peryklesa. Zajmował niezwykłą dla artysty pozycję przyjaciela ateńskiego stratega – przyp. red. 



błogosławił boskim gestem tę uroczystą i harmonijną naukę 

poglądową. 
 Trzeba wskrzesić ten piękny, starożytny sposób wychowania, 

jeśli chcemy odrodzić młodzież i siłę ludzkości. 
 Wszystko opiera się dziś na wiedzy oficjalnej jako metodzie, 

na demokracji jako zasadzie społecznej. I oto właśnie obie są 
zagrożone. Wiedza materialistyczna gubi się w dysekcji i analizie; 

rozkłada zamiast stwarzać i rozkawałkowuje, zamiast działać. Z 
drugiej strony demokracja w swych żywych dziełach nosi już zarodki 

upadku. Wysławia miernotę wszelkiego rodzaju; przekreśla 
genialność i nie dowierza własnym siłom, to też dwudziesty wiek, 

rozpoczęty takim bilansem intelektualnym i moralnym, przedstawia 
się słabo i nędznie. Błędem było brać naukę za ideał i demokrację 

za cel, podczas, gdy obie są tylko środkami. 
 Młodzież jutra wystąpi energicznie przeciw tym dwom 

bożyszczom – młodzież dzisiejsza już to zaczyna. Wśród naszych 

młodych ludzi są już niektóre duchy wybrane, wtajemniczone, 
mądre już od pierwszej godziny, które torują drogą i przygotowują 

wyjście i pochód ducha ku przyszłości. Są to spirytualiści wysokiej 
miary, który wiedzą, że tam jest prawdziwa wolność, gdzie tchnie 

Duch. To będzie dewizą nowego legionu, to jest młodzieży, która 
pyta się i wsłuchuje się w siebie sama, która słyszy głosy 

wewnętrzne i stara się zrozumieć swoje przeznaczenie, badając 
zagadkę i prawo ewolucji. 

 To będzie królestwo „Ducha”, do którego wzdychają dusze 
rozmiłowane w wyżynach. Zapewne, że cel to jeszcze daleki; trzeba 

będzie skruszyć niejedno bożyszcze, którego cokół opiera się 
niszczącemu młotowi; niemniej wszystko zdąża ku temu kresowi, 

przewidzianemu przez myślicieli, a leżącemu poza horyzontem 
naszego wieku. Popycha nas doń nieprzeparta siła, jak wiatr na 

pełnym morzu popycha łódź i spodziewamy się, że przed śmiercią 

będziemy mogli z oddali pozdrowić ziemię obiecaną, którą słońce 
przyszłe oświeci chwałą poranku i swą życiodajną jasnością. 

 
* 

 
 Wiek dojrzały jest w istocie złotym wiekiem życia, bo jest to 

epoka żniwa, w której dojrzewanie dokonuje się w sercu, w duchu i 
w całej istocie. Wybujałości wieku młodego rozjaśniły się, jak aleje, 

jak polany, które drwal wyrąbał w gęstwinie leśnej. Znikły złudzenia 
i błyskotliwe sny. Pod złocistą mgłą, która ongiś wszystko okrywała, 

zjawiają się poważne linie, surowe kształty rzeczywistości. Ci, którzy 
nas otaczają, nie mają już na czole poetycznej aureoli, którą nasza 

twórcza wyobraźnia im przypisywała, nawet miłość odkryła nam 
pewne swoje słabe strony, być może nawet zdradę, wreszcie cnota 

okazałą się nieraz tylko czczym słowem. W tym okresie życia wielkie 

niebezpieczeństwo zagraża większości ludzi: to sceptycyzm. Biada 



temu, który da się opętać tej niezdrowej larwie, neutralizującej 

wszystkie siły dojrzałego wieku! Przeciwnie, trzeba się zebrać w 
sobie i budzić w duszy święty zapał młodości. Szczęśliwi ludzie, 

których serce zachowało wiarę pierwszych dni! 
 Nie ulega wątpliwości, że wiek dojrzały jest mniej poetycki, 

mniej wiosenny, niż młodość. Kwiaty opadły z ich kolorystyką i 
zapachem, lecz owoce zaczynają się pojawiać na kończynach duszy, 

jak na gałęziach drzewa. 
 W młodości czujemy, iż rośniemy; pośrodku życia czujemy, ż 

dojrzewamy, a to jest jeden z najszlachetniejszych i najbardziej 
produktywnych etapów ewolucji ludzkiej. Wiek dojrzały jest w całym 

tego słowa znaczeniu okresem pełni; jest to rzeka, wypełniona aż 
po brzegi obfitością wód i darząca łąki bogactwem i żyznością. 

 U dusz wyżej rozwiniętych, bogatych w kapitał, nagromadzony 
w żywotach poprzednich, wielkie dzieła powstają lub szkicują się w 

młodości; geniusz jest młodzieńcem, jeśli się tak można wyrazić. 

Przeważna część wielkich ludzi w historii czuła od pierwszej 
młodości wschodzącą nad horyzontem ich myśli gwiazdę, która 

miała pewnego dnia zabłysnąć im blaskiem chwały i 
nieśmiertelności. Krzysztof Kolumb był jeszcze dzieckiem, gdy go 

nawiedzały wizje nowego świata; Rafael był nieśmiertelny, zanim 
osiągnął wtórna młodość. Milton miał dwanaście lat, kiedy w myśli 

jego zakiełkował pierwszy pomysł „Raju utraconego”. Wszelako u 
większości ludzi – bo geniusz jest wyjątkiem, jedynie zwyczajny 

talent stanowi regułę – realizują się wielkie myśli, jak i wielkie 
dzieła w dojrzałym okresie życia, w środku lasu, jak się wyraża 

Dante. To też sztuka życia polega na przygotowaniu wieku 
dojrzałego, jak rolnik śpiesznie przygotowuje żniwo. 

 Trzeba by sprawić, żeby długo, bardzo długo trwał ten 
środkowy okres naszego bytu, kiedy życie perispritalne pulsuje w 

całej pełni, posiada całą swą moc promieniowania i wibracji, dlatego 

trzeba mu zachować możliwie najdłużej to, co stanowi istotny 
pokarm, umożliwiający działalność i pracę, a mianowicie czystą 

kres, ujęty w karby system nerwowy, ciało silne i zdrowe: ów mens 
sana in corpore sano76, o którym mówi mędrzec i który jest tylko 

doskonałą równowagą życia fizycznego, intelektualnego i 
moralnego. 

 Zrozumiałe jest więc, jak trudną rzeczą do zorganizowania i 
osiągnięcia jest harmonia i ład w życiu ludzkim. Ileż świetnych i 

wiele obiecujących młodości opadło w kwietniu, jak kwiaty! 
 Wielkim nieprzyjacielem wieku dojrzałego, jak i całego życia, 

jest egoizm. Człowiek się umniejsza, zabija, powodowany chęcią 
użycia. Namiętności cielesne i myślowe spajają człowieka z dwóch 

stron, że tak powiem: niszczą rdzeń mózgu i serca. Krew nie 
odmładza się dość szybko, by opóźnić starość; dlatego szybciej niż 

powinna, przychodzi śmierć. Trzeba sobie dawać, żeby móc dla 

                                                 
76

 (Z łac.) Zdrowy duch (rozum) w zdrowym ciele - przyp. red. 



siebie otrzymywać z powrotem – ofiara jest czynnikiem 

zachowawczym, a ten, mówi Mistrz, kto zbyt wiele troski poświęca 
zachowaniu swego życia, naraża się tym samym na jego utratę: 

„Nikt nie żyje tak długo na ziemi, jak ów, który jest zawsze gotów 
umrzeć.” „Oni wzywają cię, a uciekasz – mówi poeta – do śmierci; 

ja chcę żyć, a ty przychodzisz!” 
 Wiek dojrzały jest to lato naszego bytowania ziemskiego; jak 

owa wspaniała pora roku, jest pełen gorąca i światła; poranki jego 
są czarowne, zachody słońce promienne, a noce błyszczące 

przepychem gwiazd. Pulsuje radością życia, poczuciem własnej siły i 
świadomością, jak jej używać. Człowiek osiąga wówczas fizycznie i 

moralnie punkt kulminacyjny Piękna. Albowiem istnieje piękno 
wieku dojrzałego, to jest prawda niezaprzeczona. Jednym z naszych 

błędów jest mniemanie, że jedynie piękno młodości jest mistrzem 
życia; ale temu brak zasadniczego pierwiastka, jakim jest siła, 

wypływająca z ogólnej i harmonijnej równowagi istoty. 

 Wiek dojrzały jest wiekiem zwycięstwa; młodość odkrywa róże 
i mirty, wiek życia dojrzały zachowuje sobie wawrzyny. Praca, 

natchnienie, miłość łączą się, by mu splatać wieńce; uroczysta to 
godzina, kiedy do stóp jego garną się triumfy. Uśmiechają się doń i 

wspierają go wszystkie łaski bogów. Przeznaczenie wieku męskiego 
i geniusz opiekuńczy ojczyzny zapraszają go do ofiar na swych 

ołtarzach. 
 

* 
 

Starość jest jesienią życia; u swego schyłku jest zimą. Na sam 
dźwięk słowa „starość” czuje się już chłód, podchodzący do serca; 

starość według ogólnej opinii ludzkiej to zgrzybiałość, ruina. 
Streszcza ona w sobie wszystkie smutki, wszystkie nieszczęścia, 

wszystkie boleści życia; to melancholijny i tchnący zgryzotą wstęp 

do ostatecznego pożegnania. 
 Tkwi w tym poważny błąd. Najpierw, stosownie do ogólnego 

prawidła żaden okres życia ludzkiego nie jest całkowicie pozbawiony 
darów przyrody, a tym mniej błogosławieństwa Bożego. Dlaczego 

ostatni etap naszego bytu, ten który poprzedza bezpośrednio 
ukoronowanie przeznaczenia, miałby być przykrzejszy od innych? 

Byłaby w tym sprzeczność, a nie ma na nią miejsca w dziele boskim 
– wszędzie panuje w nim harmonia, jak w żyjącej kompozycji 

błędnego koncertu. Przeciwnie, starość jest piękna, jest wielka, jest 
święta; zastanowimy się nad nią chwilę w czystym i pogodnym 

świetle spirytualizmu. 
 Cicero napisał wymowną rozprawę o starości. Bez wątpienia 

odnajdujemy na jej sławnych kartach coś ze wzniosłego geniuszu 
tego wielkiego człowieka; niemniej jest to dzieło czysto filozoficzne, 

zawierające tylko zimne poglądy, bezpłodną rezygnację i czyste 

abstrakcje. 



 Trzeba przybrać inny punkt widzenia, żeby móc pojąć i 

podziwiać to wzniosłe dokończenie bytu ziemskiego. 
 Starość streszcza w sobie całą księgę życia; ona zawiera dary 

innych epok istnienia, będąc pozbawiona ich złudzeń, ich 
namiętności i błędów. Starzec ujrzał nicość wszystkiego, co 

opuszcza; przejrzał pewność wszystkiego, co ma nadejść; to 
człowiek widzący. Wie, wierzy, widzi, czeka. Dokoła jego czoła, 

uwieńczonego koroną białych włosów, jak hieratyczną opaską 
starożytnych kapłanów, unosi się majestat iście kapłański. W czasie 

bezkrólewia u pewnych ludów rządzili starcy. 
 Starość stanowi jeszcze, mimo wszystko, jedną z pięknych 

stron życia, a na pewno jedną z najwyższych harmonii. 
 Mówi się często: jaki piękny starzec! Gdyby starość nie miała 

swej szczególnej estetyki, skąd brałyby się takie wykrzykniki? 
 Wszelako nie należy zapominać, że w naszej epoce jest – jak 

to powiedział już Chateaubriand – „wielu starych, a mało starców, 

co nie znaczy bynajmniej to samo”. Starzec jest w istocie dobry; 
jest wyrozumiały, kocha i zachęca młodzież, serce się w nim nie 

zestarzało – podczas kiedy ludzie starzy są zazdrośni, nieżyczliwi i 
surowi. Jeśli nasze młode pokolenia nie mają dla starej generacji 

takiego kultu, jak niegdyś, czyż nie jest tak dlatego właśnie, że 
starzy zatracili wzniosłą pogodę i miłą życzliwość, jaka stanowiła 

ongiś poezję starodawnych ognisk rodzinnych? Starość jest święta, 
jest czysta, jak pierwsze dzieciństwo; dzięki temu zbliża do Boga i 

patrzy jaśniej i dalej w głębie nieskończoności. 
 Jest ona w istocie początkiem dematerializacji. Bezsenność, 

stanowiąca zazwyczaj cechę charakterystyczną tego wieku, jest 
tego materialnym dowodem. Starość podobna jest do 

przedłużającej się jawy, jawy wieczności i starzec jest, jak daleko 
wysunięta warta na ostatniej granicy życia; stoi już jedną nogą na 

ziemi obiecanej, widzi inny brzeg i drugie zbocza przeznaczenia. 

Stąd owe chwile nieświadomej „nieobecności duchowej”, owe 
przydługie roztargnienia, które bierze się za osłabienie władz 

umysłowych, a które są w rzeczywistości tylko chwilowymi 
wyprawami w zaświaty, to jest zjawiskami przejściowej zmiany 

ojczyzny. A to ludzie nie zawsze rozumieją. Starość, mówi się 
często, to wieczór życia, to noc. Wieczór życia, to prawda; ale ileż 

jest pięknych wieczorów i zachodów słońca, opiewanych przez 
poetów! Starość to noc – i to prawda; lecz noc jest tak piękna ze 

swoją szatą, zdobną konstelacjami gwiezdnymi! Jak noc, ma i 
starość swoje drogi mleczne, swoje szlaki białe i świetliste, 

wspaniały odblask długiej drogi, pełnej cnót, dobroci i czci! 
 Starość jest odwiedzana przez przybyszy ze świata 

niewidzialnego; ma ona instynktowne rozświetlenia, cudowny dar 
wieszczy i proroczy; jest stanem ustawicznej medialności, a wróżby 

jej są echem głosu Bożego. Dlatego to błogosławieństwa starca są 

dwakroć święte; trzeba zachować w sercu ostatnie słowa 



umierającego starca, jak dalekie echo głosu, miłego Bogu i 

szanowanego u ludzi. 
 Gdy starość jest zacna i czysta, podobna jest dziewiątej 

księdze sybilińskiej, która sama w sobie jest warta tyle, co 
wszystkie inne, albowiem streszcza je w sobie, i zawierając całe 

przeznaczenie ludzkie, znosi inne książki. 
 Idźmy dalej w naszych rozmyślaniach o starości i zastanówmy 

się nad pracą wewnętrzną, jaka się w niej dokonuje. „Ze wszystkich 
historii – powiedział ktoś – najpiękniejszą jest historia dusz”. I to 

jest prawda. Piękna to rzec przeniknąć w ten świat wewnętrzny i 
zdumiewać się nad prawami myśli, nad tajemnymi porywami 

miłości. 
 Dusz starca jest tajemniczą kryptą, oświetloną brzaskiem 

słońca innego świata. Podobnie, jak wtajemniczenia starożytne 
dokonywały się w głębokich salach Piramid, z dala od spojrzeń i 

wrzawy śmiertelników roztargnionych i nieświadomych, podobnie w 

podziemnej krypcie starości dokonują się święte wtajemniczenia, 
stanowiące preludium do objawień śmierci. 

 Przeobrażenia, albo raczej przekształcenia, jakie w 
zdolnościach duszy sprawia starość, są zadziwiające. Ta praca 

wewnętrzna streszcza się w jednym słowie: prostota. Starość 
wszystko upraszcza. Upraszcza po pierwsze materialną stronę życia; 

znosi wszystkie potrzeby nieistotne, tysiące sztucznych 
konieczności, jakie nam stworzyła młodość i wiek dojrzały i jakie 

uczyniły z naszego skomplikowanego życia prawdziwą niewolę, 
przymus, tyranię. Powiedzieliśmy wyżej: to początek uduchowienia. 

 Ta sama praca uproszczenia dokonuje się w inteligencji. 
Nabyte wiadomości stają się bardziej przezroczyste; na dnie 

każdego wyrazu znajduje się pojęcie, na dnie każdego pojęcia widzi 
się Boga. 

 Starzec ma cenną zdolność: zapomnienia. Wszystko, co było 

błahe, bezużyteczne w jego życiu, zaciera się; zachowuje on w 
pamięci, jak na dnie tygla po przetopieniu kruszcu, tylko rzeczy 

istotne. 
 Czoło starca nie ma dumnego i wyzywającego wyrazu 

młodości i wieku dojrzałego; ugina się pod ciężarem myśli, jak 
dojrzały kłos. 

 Starzec pochyla głowę i skłania ją ku sercu. Chce zamienić na 
miłość wszystko, co w nim pozostało ze zdolności, siły i wspomnień. 

Starość nie jest więc upadkiem; w istocie jest ona postępem, 
krokiem naprzód ku kresowi – z tego tytułu jest jednym z 

błogosławieństw Nieba. 
 

* 
 

 Starość jest wstępem do śmierci; czyni ją to świętą, jak 

uroczyste czuwanie, które u starożytnych Wtajemniczonych 



poprzedzało uchylenie zasłony, okrywającej misteria. Śmierć jest 

wtedy wtajemniczeniem. 
 Wszystkie religie, wszystkie filozofie próbowały wyjaśnić 

śmierć; mało ich zachowało jej prawdziwy charakter. 
Chrześcijaństwo ją ubóstwiło; jego święci patrzyli jej szlachetnie w 

twarz, jego poeci opiewali ją jako oswobodzicielkę. Wszelako święci 
katolicyzmu widzieli w niej tylko wyzwolenie z niewoli ciała, okup za 

grzech i z tegoż powodu obrzędy pogrzebowe liturgii katolickiej 
otaczają pewną atmosferą lęku to zakończenie – tak naturalne – 

bytu ziemskiego. 
 Śmierć jest po prostu wtórnym narodzeniem; opuszcza się ten 

świat w taki sam sposób, w jaki się weń weszło, na mocy tego 
samego prawda. 

 Na jakiś czas przed śmiercią dokonuje się milcząca praca. 
Dematerializacja już się zaczęła. Po pewnych oznakach można by ją 

stwierdzić, gdyby uwagi tych, którzy otaczają umierającego, nie 

odwracały rzeczy zewnętrzne. Choroba odgrywa tu ważną rolę. 
Dokończona w kilku miesiącach, w kilku tygodniach, w kilku dniach 

może to, co przygotowała powolna praca wieku: jest to dzieło 
„rozłączenia”, o którym mówi apostoł Paweł. Ten wyraz – 

„rozłączenie”, jest bardzo charakterystyczny; oznacza on wyraźnie, 
że organizm się rozdziela i że ciało duchowe się odłącza, uwalnia od 

reszty ciała, którym było otoczone. 
 Co dzieje się w owym ostatnim momencie, który wszystkie 

języki nazywają „agonią”, to jest ostatnią walką? Przeczuwa się to, 
zgaduje. Wielki poeta umierając, tłumaczył tę uroczystą chwilę w 

następującym wierszu: „Oto jest walka dnia i nocy”. 
 W istocie dusza weszła w stan zmierzchu, jest na ostatecznym 

krańcu, na granicy dwóch światów, nawiedzana początkowymi 
wizjami tego, w który ma wejść. Świat, który opuszcza, posyła jej 

widma wspomnień, a cały orszak duchów przybywa do niej ze 

strony, gdzie świta jej nowy dzień. 
 Nie umiera się nigdy samotnie, podobnie jak nigdy samotnie 

się nie rodzi. Niewidzialni przyjaciele, którzy danego ducha znali, 
kochali, otaczali, gdy żył na ziemi, przychodzą pomóc umierającemu 

uwolnić się od ostatnich kajdan niewoli ziemskiej. 
 W tej uroczystej godzinie pomnażają się zdolności, dusza w 

połowie uwolniona, rozszerza się; zaczyna wschodzić w swoją 
naturalną atmosferę, odzyskiwać swoje normalne życie wibracyjne i 

dlatego właśnie w owym momencie przejawiają się u niektórych 
umierających ciekawe zjawiska medialności. Biblia jest pełna tych 

ostatnich objawień. Śmierć patriarchy Jakuba jest doskonałym 
typem dematerializacji i jej praw. Jego dwunastu synów zebrało się 

koło łoża, jak żywy wieniec pogrzebowy. Starzec skupia się i 
przebiegłszy pokrótce swą przeszłość, swoje wspomnienia, 

prorokuje każdemu o przyszłości jego rodziny i plemienia. Jego 

wzrok sięga jeszcze dalej i widzi u kresu czasów Tego, który ma 



pewnego dnia streścić całą długowieczną medialność starego Izraela 

– to Mesjasz. I wskazuje na Niego, jako na ostatnią latorośl swojej 
rasy, tego, który skupi w sobie całą chwałę potomstwa Jakubowego. 

Żaden najdumniejszy faraon nie umierał w takiej aureoli wielkości, 
jako ten starzec nieznany, wydający ostatnie tchnienie w zakątku 

ziemi Gessen. 
 Wróćmy do samego aktu śmierci. Dematerializacja się 

dokonała, ciało duchowe się uwalnia od skorupy cielesnej, która 
żyje jeszcze kilka godzin, może i kilka dni, życiem czysto 

wegetatywnym. Tak więc kolejne stany osobowości ludzkiej 
rozwijają się w porządku odwrotnym od tego, który przejawiał się 

przy urodzeniu. Życie wegetatywne, które zaczęło się w łonie matki, 
gaśnie tu na ostatku; życie intelektualne i życie uczuciowe są to 

dwa pierwsze punkty wyjścia. 
 Cóż się wtedy dzieje? Duch, to jest dusza i jej fluidyczna 

powłoka, a co za tym idzie, „ja”, unosi ostatnie wrażenie moralne i 

fizyczne, doznane na ziemi; zachowuje je przez pewien czas, 
krótszy lub dłuższy, wedle swego stopnia ewolucji. Dlatego to trzeba 

umierającego otoczyć atmosferą słów łagodnych i świętych, myśli 
wzniosłych, bowiem to są ostatnie głosy, ostatnie gesty, ostatnie 

obrazy, które odbijają się na kartach podprożnej księgi 
świadomości; jest to ostatni wiersz, jaki odczyta umarły, gdy 

przyjdzie w zaświaty, albo raczej gdy będzie miał świadomość 
swego nowego trybu życia. 

 Śmierć jest w istocie przejściem, a też i przeniesieniem. 
Gdybyśmy mieli pożyczyć obraz z życia doczesnego, 

porównalibyśmy ją najchętniej do tunelu. W istocie dusza posuwa 
się w defiladzie śmierci, szybciej lub wolniej, wedle stopnia 

dematerializacji i uduchowienia. 
 Duchy wyższe, które żyły zawsze w wysokich sferach myśli i 

cnoty, przebiegają tę ciemność z szybkością ekspresu, który wpada 

w jednej chwili na pełne światło doliny; wszelako jest to przywilej 
małej liczby duchów wysoko rozwiniętych; są to wybrańcy i mędrcy. 

 Nie będziemy tu mówić o zbrodniarzach i istotach 
zezwierzęciałych o grubych instynktach, istotach, które żyły, albo 

raczej wegetowały przez całe życie w nizinach występku, albo w 
otchłani zbrodni. Dla tych jest to noc pełna koszmarnych wizji. 

 Dusza weszła w ciemny chodnik; przebywa tam w ciemności, 
albo raczej w półcieniu bliskim światła. To brzask zaświatów. Poeci 

bardzo szczęśliwie oddali ten stan i opisali ten półmrok, ten 
światłocień świata pozaziemskiego. 

 Tu analogie miedzy narodzinami i śmiercią są uderzające. 
Trzeba kilka tygodni, zanim dziecko przyzwyczai się do światła i 

zdobędzie świadomość tego, co go otacza. Jego oczy nie są jeszcze 
„otwarte”, jak też i promieniowanie jego myśli. 

 Podobnie i noworodek w świecie niewidzialnym potrzebuje 

jakiegoś czasu, by zdobyć świadomość swego sposobu życia i 



przeznaczenia. Słyszy równocześnie szmery dalekie lub bliskie obu 

światów; widzi ruchy i gesty, których nie umiałby dokładnie 
oznaczyć, ani określić. Wszedłszy w połowie w czwarty wymiar, 

zatraca dokładnie poznanie trzeciego, w którym aż dotąd zawsze się 
obracał. Nie zdaje sobie już sprawy ani z jakości, ani z liczby, ani z 

przestrzeni i czasu, podobnież zmysły jego, które jak tyle narzędzi 
optycznych, pomagały mu rachować, mierzyć i ważyć, zamknęły się 

naraz, jak drzwi przed dożywotnim skazańcem. Jakiż to dziwny stan 
duszy, która błądzi po omacku, jak ślepiec, po drodze zaświata. A 

jednak stan ten jest realny. 
 W owym momencie wpływy magnetyczne modlitwy, 

wspomnień, miłości mogą odgrywać ważną rolę i przyśpieszyć 
zejście objawicielskiej światłości, która rozjaśni tę uśpioną jeszcze 

świadomość. Modlitwa w tym wypadku jest prawdziwym 
wywoływaniem; to głośny apel do duszy, pozostającej w 

niepewności i niepokoju. Dlatego też niepamięć o umarłych, 

zaniedbywanie ich czci jest rzeczą zdrożną i ściąga na nas później 
podobną niepamięć. 

 Jednakże ten period przejściowy, ten przystanek w tunelu 
śmierci jest absolutnie potrzebny jako przygotowanie do wizji 

światła, która powinna nastąpić po ciemności. Trzeba, żeby zmysły 
psychiczne ustosunkowały się stopniowo do nowego ogniska, które 

je ma oświecić. Przeniesienie nagłe bez żadnego przejścia, z tego 
życia do tamtego, byłoby olśnieniem, które spowodowałoby 

długotrwałe zamieszanie. Natura non facit saltus77, powiedział wielki 
Linneusz78; to prawo rządzi również stopniowymi etapami 

wyzwalania się duchowego. 
 Trzeba, żeby zdolność widzenia u duszy wzrosła, żeby ptak 

nocny, który nie potrafi spoglądać w brzask jutrzenki, wzmocnił 
źrenice i mógł jak orzeł patrzeć w słońce nieustraszonym okiem. Ta 

praca przygotowawcza dokonuje się stopniowo, w czasie krótszego 

lub dłuższego przystanku w tunelu, poprzedzającego wolne życie 
ducha. Powoli pojawia się światło, zrazu bardzo blade, jak brzask 

świtu na szczytach gór; potem występuje zorza, w której blaskach 
ogląda dusza nowy świat, w jaki się dostała; sama siebie odczytuje i 

pojmuje dzięki subtelnemu światłu, które ją przenika w całej jej 
istocie. 

 Stopniowo całe jej przeznaczenie z żywotami dawniejszymi, a 
przede wszystkim ze świadomym poznaniem i sprawiedliwą oceną 

życia ostatniego, objawia się jej, jak na wibrującym i ożywionym 
ekranie kinematograficznym. Duch wtedy pojmuje, czym jest, gdzie 

się znajduje i ile jest wart. 

                                                 
77

 Natura non facit saltus – (łac.) natura nie czyni skoków – przyp. red. 
78

 Carl von Linné (1707-1778), szwedzki botanik, lekarz, jeden z najwybitniejszych przyrodników, 

profesor botaniki Uniwersytetu w Uppsali, dyrektor Ogrodu Botanicznego, współzałożyciel 

Królewskiej Szwedzkiej Akademii Nauk – przyp. red. 



 Wiedzione nieomylnym instynktem, przybywają dusze do 

sfery, odpowiedniej do ich stopnia ewolucji, ich poziomu oświecenia 
i chwilowej zdolności doskonalenia się. Pokrewieństwo fluidyczne, 

jak wiatr łagodny, ale naglący, który popycha łódkę, prowadzi je ku 
innym podobnym duszom, z którymi śpieszą połączyć się pasami 

przyjaźni i powinowactwa magnetycznego. Tak więc życie, życie 
naprawdę społeczne, tylko wyższego stopnia, ustala się zupełnie 

podobnie do tego, jakie było niegdyś na ziemi, bo dusza ludzka nie 
mogłaby wyrzec się swojej natury. Jej wewnętrzna struktura, jej 

zdolność promieniowania wyznaczają jej społeczeństwo, na jakie 
zasługuje. 

 W zaświatach grupują się rodziny, grupy dusz, koła duchów, 
wedle praw pokrewieństwa i sympatii. 

 Czyściec odwiedzają aniołowie – mówią mistycy teologii. Świat 
duchów wędrownych odwiedzają, kierują nim, harmonizują duchy 

wyższe – powiemy. 

 Tu na ziemi, wśród wybrańców geniuszu, świętości i sławy, 
byli i zawsze będą wtajemniczający. Są to wysłannicy 

przeznaczenia, misjonarze, którzy otrzymali za zadanie popchnąć 
świat ku prawdzie i sprawiedliwości za cenę owych wysiłków, łez, a 

nieraz i swej krwi ofiarnej. 
 Wysokie posłannictwa dusz nigdy nie ustają. Wzniosłe duchy, 

które pouczały i czyniły lepszymi swoich bliźnich na ziemi, wykonują 
w dalszym ciągu na świecie wyższym w szerszym zakresie swoje 

apostolstwo światła i odkupienia przez miłość. 
 Tak to więc, jak już powiedzieliśmy na początku tego ustępu, 

historia wiecznie zaczyna się na nowo i staje się coraz bardziej 
powszechna. Prawo krążenia, które rządzi wiecznym postępem 

stanów bytu i światów, rozwija się bez ustanku w sferach i okręgach 
coraz to większych; wszystko zaczyna się znów na górze na mocy 

tego samego prawa, które pobudza wszystko do ewolucji na dole. W 

tym tkwi cała tajemnica wszechświata. 
 Dusze, które mają świadomość błędów, popełnionych w swoim 

ostatnim bytowaniu, pojmują konieczność ponownego wcielenia i 
przygotowuję się do niego. Wszystko działa, wszystko się porusza w 

tych sferach ustawicznej wibracji i ruchu. Jest to czynność 
nieustająca, nieprzerwana, postępowa, wieczna. 

 Praca ludów na ziemi jest niczym w porównaniu z tą 
harmonijną pracą świata niewidzialnego. Tam w górze żadne więzy 

materialne, żadna przeszkoda cielesna nie powstrzymuje zapału, nie 
odbiera odwagi, ani nie osłabia wzlotów. Żadnego wahania, żadnego 

niepokoju, żadnej niepewności. Dusza widzi cel, zna środki do 
niego, śpieszy w kierunku, w którym go powinna osiągnąć. Kto nam 

opisze harmonię tych czystych intencji, wysiłek tych prostych woli, 
zapał tych miłości, silniejszych niż śmierć? 

 Jaki język będzie mógł kiedy oddać wzniosłe i braterskie 

współobcowanie tych duchów, które prowadzą miedzy sobą dialogi 



płomienne, jak światło, subtelne jak woń kadziła, a których każde 

drgnienie magnetyczne znajduje oddźwięk w samej duszy Boga? 
Takie jest życie niebieskie, takie życie wieczne i to są owe 

perspektywy, które śmierć otwiera przed nami w nieskończoność. 
Człowiecze! Chciejże zrozumieć twe przeznaczenie; bądź dumny i 

szczęśliwy z życia; nie bluźnij przeciw prawu miłości i piękna, które 
zakreśla przed tobą ścieżki tak szerokie i tak promienne! Przyjmij 

życie takie, jakim jest, z jego fazami, jego kolejnością, jego 
zmiennością; wszak ono jest tylko przedmową, preludium do życia 

wyższego, gdzie będziesz bujał, jak orzeł w bezmiarze, po przykrym 
czołganiu w świecie materialnym i niedoskonałym. 

 Nie hymnem żałobnym trzeba witać śmierć, lecz śpiewem 
życia! Nie jest to bowiem okrutna gwiazda zachodu, lecz przeciwnie 

- promienna jutrznia prawdziwego poranku. 
 Śpiewaj duszo hymn triumfalny, hosannę nowego wieku, w 

którym wszystko się rodzi do chwalebniejszych przeznaczeń. 

Wstępuj coraz wyżej po nieskończonej piramidzie światła i jak 
bohaterzy legendy „Excelsior”, rozepnij namiot na promiennych 

Taborach Niewspółmiernego, Wiekuistego! 
 

 
XV. Misja XX wieku 

 
Gdy rzucimy szybkie spojrzenie na całość historii, ową 

prawdziwą księgę przeznaczenia ludów, wydaje się, jakoby każdy 
wiek miał specjalną rolę do spełnienia, miał poszczególne 

posłannictwo w pochodzie ludzkości. 
 Wiek dwudziesty zdaje się mieć wyższe powołanie, niż 

wszystkie inne. 
 W pierwszej swej połowie uczestniczy w obaleniu wszystkiego, 

co było przeszłością79. W drugiej połowie założy podwaliny świata 

przyszłego, opartego na pięknie, świetle, sprawiedliwości; nasi 
współcześni pozdrawiają go, jako daleki miraż owego nowego 

świata myśli i wiedzy, który przeczuwamy, jak Krzysztof Kolumb 
przeczuwał zbliżanie się nieznanego lądu. 

 Przejście nie obejdzie się bez wstrząsów, bez gwałtownych 
zderzeń. Widok dokonujących się rozkładów byłby żałosny, 

gdybyśmy nie wiedzieli, że po wielkich ruinach następują wielkie 
zmartwychwstania. 

 Historia w istocie ściera tylko na to, by znów pisać nowymi 
zgłoskami; myśl burzy, żeby znowu budować: to jest prawo 

ewolucji, logicznego pochodu ludzkości. 
 Jesteśmy świadkami obalenia się wierzeń, albo raczej 

obrzędów i form kultu. Religia bowiem w swojej zasadzie, w swojej 
istocie jest wzlotem duszy ku nieskończoności, westchnieniem 

                                                 
79

 12 lat po śmierci autora wybuchła II wojna światowa, największy i najbardziej krwawy konflikt 

zbrojny w dziejach ludzkości – przyp. red. 



inteligencji ku boskiemu ideałowi. Religia jest wówczas 

niezniszczalna jak prawda, niewyczerpalna jak miłość, niezmienna 
jak piękno. 

 Co powinno zginąć i dąży z dnia na dzień do zaniku, to stare 
formuły, stare faryzeizmy, przestarzałe nauki. To cały aparat i kult 

bożyszczy. 
 

* 
 

Jesteśmy również świadkami obalenia wiedzy, nie wiedzy 
prawdziwej, jak to utrzymywał Brunetière80, bo ta nie może zginąć 

– to pracownica, która nie zamyka nigdy swego bilansu – jedynie 
wiedzy materialistycznej, która rządziła światem myśli przez 

przeszło sto lat. 
 Przed pół wiekiem81 Ernest Renan82 wydał książkę o 

„Przyszłości wiedzy”, książkę zręcznie ujętą, która zdobyła sobie 

pewną sławę. Przepowiadał tam, iż zniknie w krótkim czasie 
tajemnica, która pod różnymi postaciami zawisa, jak wyzwanie, na 

myśli ludzkiej. Tajemnica pozostała... Co więcej, pomnożyła się, 
dzięki świeżemu odkryciu radioaktywności ciał i rozwojowi zjawisk 

psychicznych. 
 Inne przykłady wykażą, do jakiego stopnia wiedza oficjalnia, 

głosząca swoje zwycięstwa nad materią, okazałą się niezdolna do 
rozwiązania wielkich zagadnień, odnoszących się do duszy ludzkiej i 

jej zdolności. 
 W swoich „Zagadkach wszechświata” pisał Haeckel: „O ile 

zagadka materii, która streszcza w sobie wszystkie inne zagadki, nie 
będzie rozwiązana, to w istocie nic nie będzie zrobione dla 

zaspokojenia ducha ludzkiego”83. 
 Henryk Poincare84, jedne z mistrzów wiedzy nowoczesnej, 

którego śmierć wyrwała z toku żywej pracy, wykazał w jednym ze 

swych ostatnich dzieł, że wiedza nie jest jeszcze niczym więcej, niż 
hipotezą i wyznawał, że „wszystkie prawa fizyki należy poddać 

ścisłej rewizji”. 
 M. d’ Arsonval mówił niemal to samo w swoich wykładach w 

College de France. 

                                                 
80

 Ferdinand Brunetière (1849 – 1906) – francuski pisarz i krytyk – przyp. red. 
81

 Odnośnie do czasu, kiedy autor pisał swoje dzieło. Dziś to już przeszło 100 lat – przyp. red. 
82

 Ernest Renan (1823 – 1892) – francuski pisarz, historyk, filolog i filozof, orientalista, znany 

semitolog i badacz historii religii, zwłaszcza chrześcijaństwa – przyp. red. 
83

 Ernst Haeckel (1834-1919), niemiecki zoolog, ewolucjonista, filozof, profesor anatomii i zoologii 

uniwersytetu w Jenie (1862-1909). Propagował ewolucjonizm, opracował pierwsze drzewo rodowe 

wszystkich organizmów wraz z człowiekiem. W zakresie filozofii biologii był zwolennikiem koncepcji 

monizmu, głoszącej jedność świata materii i ducha - przyp. red. 
84

 Jules Henri Poincaré (1854-1912), matematyk, astronom i fizyk francuski. Autor prac z dziedziny 

analizy matematycznej, fizyki matematycznej (m.in. zagadnienie niezmienniczości). Pionier 

kombinatorycznej topologii. W astronomii badał problem trzech ciał. W 1906 prawie równocześnie z 

A. Einsteinem, sformułował matematyczne podstawy teorii względności - przyp. red. 



 Popatrzmy teraz, co powiedział w tejże sprawie William 

James, rektor uniwersytetu w Harwardzie na ostatnich kartach swej 
pięknej książki pt. „Doświadczenie religijne”. Oznajmia on, że nie 

może „bez pogwałcenia wewnętrznego głosu ostrzegawczego” 
stanąć na stanowisku człowieka nauki, wyobrażającego sobie, że nic 

nie istnieje poza wrażeniami i prawami materii. A kilka wierszy dalej 
pisze: „Całe doświadczenie ludzkie w swej żyjącej rzeczywistości 

popycha mnie nieprzeparcie do wyjścia z ciasnych granic, w których 
wiedza usiłuje nas zamknąć. Świat rzeczywisty jest inaczej 

zbudowany, znacznie bogatszy i bardziej złożony, niż świat wiedzy”. 
 Właśnie tym światem rzeczywistym jest świat psychiczny, 

którego większość naszych uczonych nie chce znać. Zamiast badać 
życie w jego wysokich przejawach, jakby to powinni robić, gubią się 

w analizie idącej w nieskończoność. Widzą, że tak powiem, tylko pył 
rzeczy i pojęć. 

 Wiedzy oficjalnej brakowało zawsze niezawisłości i wolności. 

Najpierw poddawała się niewolniczo pod autorytet Kościoła, później 
zaciągała się w służbę nauk materialistycznych XVIII wieku, a wnet 

potem panteizmu germańskiego. Wreszcie od blisko stu lat, stałą się 
satelitą pozytywizmu, tej doktryny niezupełnej, która się 

systematycznie interesuje największym zagadnieniem, jakie duch 
ludzki chce i powinien rozwiązać, zagadnieniem jego  początku i 

końca. Nauka się ogranicza do odnoszenia po świecie swoich formuł 
suchych i banalnych, przypominając „Bezskrzydłe zwycięstwo”, 

które pozbawione skrzydeł, zmuszone były pełzać, nie mogąc wzbić 
się na szczyty. 

 Wiedza sceptyczna uczyniła prawo liczby podstawą 
wszelkiego. Odtąd życie stało się rodzajem algebry, której równania 

postawiły nas wobec wielkiej liczby niewiadomych. Znaczyło to iść w 
kierunku przeciwnym niż natura, ponieważ człowiek istnieje, aby 

stwarzać, a nie żeby rozkładać – żeby działać, a nie tylko 

analizować. Ten ujemny system uczynił jałowymi prace naszych 
uczonych i on to sprawił, że od dawna widzimy, jak w oczach 

naszych z wolna słabną charaktery i sumienia, sztuka, ideał i 
piękno. 

 W istocie wiedza nie doceniała prawa estetyki, uświęcając 
naturalizm, który rozczłonkowuje życie, zamiast je rozwijać. W 

dziedzinie moralnej wysławia ona determinizm85, który stawia sobie 
jako zasadę niemoc wysiłku i zrzeczenie się działania. W porządku 

społecznym kruszeni w nieskończoność mocy i odpowiedzialności 
wywołuje chwilami stan rzeczy, graniczący z rozprężeniem i 

nieładem. 
 Wiedza miała posłannictwo zbudować społeczeństwo na 

nowych podstawach; tymczasem zburzyła, nic nie budując. Tracąc z 

                                                 
85

 Determinizm (łac. determinare ‘ograniczać, wyznaczać’) - pogląd głoszący, że każde zjawisko, 

zdarzenie jest ściśle określone, co do miejsca, czasu i faktu wystąpienia, przez zdarzenia 

poprzedzające, współtrwające, czyli ogół warunków jego wystąpienia – przyp. red. 



oczu wysokie szczyty, wielkie ogniska myśli, wyziębiła wiedza 

sceptyczna serce ludzkie. Zburzyła wzniosły ideał, który okrasza 
życie poezją, czyniąc je znośnym. Dlatego to dorastające pokolenia 

wydają się odarte ze złudzeń i domagają się czegoś innego. 
 

* 
 

Problem polityczny przedstawia się nie mniej poważnie. Pod 
naporem wydarzeń większość urządzeń monarchicznych runęła, a 

na ich ruinach rozpostarła się z triumfem demokracja, lecz w łonie 
jej przejawia się silne przesilenie86. Pierwiastki anarchii rosną i 

rozszerzają się. Stan wiedzy materialistycznej i obecnego socjalizmu 
pozostaje we wzajemnej zależności; oba kierunki posługują się tymi 

samymi metodami i tymi samymi formułami. 
 Trzeba przyznać, że demokracja socjalistyczna naszych dni 

znajduje się w niezgodzie z samą zasadą Rewolucji. Ta była bowiem 

wybitnie indywidualistyczna; chciała każdemu zapewnić wolną 
inicjatywę w jego czynach osobistych. Obecny porządek idzie w 

kierunku wprost przeciwnym, dąży do zniewolenia wszystkich 
silnych indywidualności i do logicznego przejścia od zrównania praw 

do zrównania czynów; dochodzi do kolektywizmu, to jest do 
zaprzeczenia osobowości ludzkiej i wchłonięcia jej przez ogół 

społeczny87. Etatyzm nie uwolniłby nas od miernoty; przeciwnie, 
byłby z natury jej protektorem. Niemniej uregulowanie pracy przez 

zbiorowość nie da proletariatowi tego szczęścia, którego miraże 
stawiają mu utopiści przed oczy. 

 Ludzie są sobie równi – powie nam ktoś. W ograniczonym 
znaczeniu historycznym może się ta formułą wydawać słuszna; 

wszelako nie może być mowy o równości istotnej, absolutnej. 
Choćby ludzie byli i równi co do praw, będą zawsze nierówni 

inteligencją, zdolnościami, moralnością. Twierdzić inaczej 

znaczyłoby to przeczyć prawu ewolucji, które z natury rzeczy nie 
działa z tym samym skutkiem na wszystkie jednostki. 

 Człowiek wolny na wolnej ziemi! Taki będzie ideał społeczny 
przyszłości. Trzeba sobie jednakże zdać sprawę z uprzedniej 

konieczności innego czynnika, Braterstwa, jedynie ono bowiem 
może na mocy harmonii zrównoważyć wolność. 

 Upłynęły stulecia od bohaterskiego wieku pierwszych 
chrześcijan, którzy sprzedawali wszystko, co posiadali, aby 

apostołowie obdzielili wszystkich wedle potrzeby każdego. Tę 
zasadę prawdziwego braterstwa, którą Mably88 przypomniał ludziom 

                                                 
86

 W okresie dwudziestolecia międzywojennego wiele państw po okresie funkcjonowania w ramach 

demokracji stopniowo odchodziło od niej na rzecz systemów totalitarnych lub autorytarnych. Podobnie 

było w Polsce po przewrocie majowym w 1926 roku – przyp. red. 
87

 Już po śmierci Leona Denis, u schyłku lat 20. w ZSRR ukształtował się stalinizm, tj. system oparty 

na panowaniu, kontrolowanego przez Józefa Stalina, aparatu partyjnego nad wszelkimi dziedzinami 

życia oraz przekształceniu państwa w dyktatorski reżim policyjny – przyp. red. 
88

 Gabriel Mably (1709 – 1785), francuski filozof i polityk – przyp. red. 



Rewolucji, gdzieś się odnajdzie? Nie ma jej w obyczajach obecnych, 

które charakteryzuje sobkostwo. Jest w pragnieniach duszy ludzkiej, 
w tym ruchu, którzy pobudza ludy z jednego krańca ziemi na drugi; 

jest w oddali wieków przyszłych!... 
 

* 
 

Przeszliśmy pokrótce ruiny, których świadkiem był już wiek 
dwudziesty. 

Pomówmy teraz o odnowie, jaką on przygotowuje i spełni. 
Wielkie odrodzenia poczynają się zawsze w dziedzinie 

intelektualnej. Idee poprzedzają i przygotowują fakty. To jest logika 
historii i prawo postępu ludzkiego. 

Nadużycie metod i sposobów postępowania, opartych na 
analizie, omal nie doprowadził nas do zagłady. Wobec tego trzeba 

przygotować wielkie syntezy, pojęcia całościowe. Ustala się nowy 

punkt widzenia tych rzeczy. Żeby zastosować nowe metody, trzeba 
wolnych duchów. Dopóki ludzie obecnej generacji nie znikną, będzie 

można zaledwie naszkicować dzieło odkupienia ducha ludzkiego. 
Błędne metody dwóch instytucji wychowawczych ludzkości: Kościoła 

i Uniwersytetu – spaczyły dążenia duszy i stłumiły polot myśli. 
Serca, rozumy zamknęły się same w sobie, natomiast nikt nie miał 

czasu ani przestrzeni potrzebnych, by czuć się i żyć w pełni. 
Jednakże czyni się już przygotowania do pracy odnowicielskiej. XIX 

wiek i początek XX-tego były świadkami pojawienia się zwiastunów 
nowych czasów. Nie omieszkają przybyć geniusze. 

W każdej epoce Historii można znaleźć pewną liczbę duchów, 
które należą bardziej do wieku następnego, niż do wieku, w jakim 

żyją; są to jakby wyższe istoty, zabłąkane w niższe warunki życia i 
dla współczesnych przedstawiają dziwne, niepokojące zjawisko. 

 Szekspir napisał: „Wielkie zdarzenia rzucają przed sobą cień, 

zanim ich obecność wstrząśnie wszechświatem”. 
 Otóż przodownicy widzieli ten wspaniały cień, zarysowujący 

się na ich drodze kształtami ruchomymi i potężnymi; przeczuwali 
oni bieg wypadków i odgadywali prawa życia. To dowód ich roli 

wybrańców i ich powołania; wszelako to również powód ich 
odosobnienia, ich opuszczenia, ich cierpień wśród tłumu, który nie 

mógł ich zrozumieć. 
 Wypadki zjawiły się w swej tragicznej wielkości. W ciągu 

przeszło czterech lat ścierały się ludy w strasznych walkach. Wojna 
dokonała swego dzieła ruiny i śmierci, ale równocześnie zmiotła 

wiele błędów, wiele złudzeń i urojeń. Pod podmuchem burzy 
rozerwały się chmury i zjawił się skrawek błękitnego nieba. 

 Dziewiętnaste stulecie było wiekiem materii, obecne będzie 
wiekiem ducha. XIX wiek, badając naturę, wywołał nieznane jej 

energie; dwudziesty objawi nam siły duchowe, wyższe ponad 

wszystko, co człowiek wymarzył, a badanie tych sił doprowadzi nas 



do rozwiązania zagadnienia życia i śmierci. Przodownicy są wielcy w 

obliczu Historii! Oni to oświecają pochód ludzkości na długiej drodze 
jej przeznaczeń. Podobni są do gońców starożytnego stadionu, o 

których mówi Lucretius89, a którzy podają sobie z rąk do rąk święty 
płomień natchnienia. Bez nich odrodzenie intelektualne świata nie 

nachodziłoby ani dróg otwartych, ani przygotowanych duchów. 
Wymieńmy spośród nich niektórych współczesnych, jak Allan 

Kardec90, Jan Reynaud, Camille Flammarion91, Victor Hugo92, 
William Crookes, Myers, Lodge itd. 

 Książka Myera o „Osobowości ludzkiej” kończy się piękną 
synteza spirytualistyczną. Autor wykazuje, że trzeba najpierw 

wytłumaczyć człowieka samemu człowiekowi. Poznanie człowieka, 
mówi on, prowadzi do poznania Boga i wszechświata. To samo sądzi 

poeta angielski Pope93 w swojej „Rozprawie o człowieku”. 
 Wszelako mijają pokolenia, a to istotne badanie człowieka 

wewnętrznego jest zaniedbywane. 

 XIX wiek poświęcił nieobliczalne środki i niezmierne prace 
badaniu wszechświata materialnego; rozszerzył on niesłychanie 

zakres swych obserwacji i doświadczeń. A jednak świat nie zna 
jeszcze wewnętrznej budowy istoty ludzkiej i praw jej 

przeznaczenia. 
 Wskutek tego prawodawcy nasi znajdują się w niemożności 

rządzenia. Bo i w istocie, jakże kierować ludźmi, jak prowadzić lud, 
gdy się nie zna, albo nie chce się znać wielkiej zasady życia! Stąd 

pochodzi niemoc, którą odczuwa obecnie nasz kraj. 
 Straszne zagadnienie pracy, ze swymi rozlicznymi 

trudnościami, ma źródło nie w czym innym, jak w tym głównym 
błędzie. Chciano widzieć w istocie ludzkiej jedynie ciało, 

przeznaczone do żywienia i eksploatacji, a wychodząc z tego 
punktu, zajmowano się tylko jego potrzebami materialnymi. Walka 

o byt stała się tak brutalna, jak za czasów barbarzyńskich. 

                                                 
89

 Titus Lucretius Carus (ok. 95-ok. 55 p.n.e.), rzymski filozof, poeta, jeden z najwybitniejszych 

przedstawicieli epikureizmu - przyp. red. 
90

 Allan Kardec (1804 - 1869), pedagog, lingwista, autor rozpraw dydaktycznych, podręczników i prac 

na temat systemu światowego, teoretyk i kodyfikator spirytyzmu. Uczeń i współpracownik Johanna 

Heinricha Pestalozziego. Zainicjował pierwsze w świecie naukowe badania zjawisk mediumicznych, 

ustalając klasyczne kanony komunikacji z pozamaterialną sferą życia oraz relacji pomiędzy światami 

Duchów i ludzi – przyp. red. 
91

 Flammarion Nicolas Camille (1842-1925), astronom francuski. Założyciel obserwatorium 

astronomicznego w Juvisy-sur-Orge i Francuskiego Towarzystwa Astronomicznego. Badacz Księżyca, 

Marsa, komet i gwiazd podwójnych. Popularyzator astronomii, spirytysta - przyp. red. 
92

 Hugo Victor Marie (1802-1885), wybitny francuski pisarz i polityk. Jedna z najbardziej znaczących 

postaci XIX w. we Francji. Członek Akademii Francuskiej. Przywódca romantyzmu w swoim kraju. 

Brał ożywiony udział w życiu politycznym: popierał rewolucję 1830, uczestniczył w rewolucji 1848, 

był deputowanym do Konstytuanty, a potem do Zgromadzenia Narodowego. Po zamachu stanu 

Napoleona III wyjechał za granicę. Obrońca demokracji i liberał - przyp. red. 
93

 Pope Alexander (1688-1744), angielski pisarz. Najwybitniejszy twórca i teoretyk klasycyzmu w 

Wielkiej Brytanii w XVIII wieku. W nieukończonym poemacie pt. „Wiersz o człowieku” (1733-1734) 

dał wyraz poglądom racjonalistycznym i deistycznym – przyp. red. 



 Choroba jest wielka i systemami doświadczalnymi się jej nie 

wyleczy. Nie znajdzie się lekarstw ani w socjalizmie pod jego obecną 
postacią, ani w kolektywizmie. 

 Trzeba najpierw szukać przyczyn i zabrać się do walki z nimi. 
Otóż te, że tak powiem, wynikają z wewnętrznej budowy człowieka. 

Trzeba poprawiać jego błędy, trzeba pokonać jego namiętności, 
działając mniej na masę, a raczej na jednostkę. Ją to trzeba 

oświecić, polepszyć; trzeba kształcić i rozwijać człowieka 
wewnętrznego w każdej żyjącej osobowości, jeśli się chce przejść z 

królestwa materii do królestwa ducha. 
 Dla nowej wiedzy trzeba ludzi, którzy znaliby gruntownie 

wyższe prawa wszechświata, zasadę nieśmiertelnego życia i wielkie 
prawo ewolucji, które jest prawem miłości, a nie nieubłaganym 

prawem nieustępliwości, jak tego chce Haeckel. 
 Istnieje nauka równocześnie stara jak świat i młoda jak 

przyszłość, ponieważ jest wieczna, będąc prawdą – nauka, która 

streszcza wszystkie podstawowe pojęcia o życiu i przeznaczeniu: to 
Spirytyzm, którego książka Myersa, wyżej cytowana, jest tylko 

naukowym objaśnieniem. 
 Spirytyzm czyni najazd na świat, naciera nań ze wszech stron. 

 Gdzież jest uczone towarzystwo, gdzie tygodnik, czy dziennik, 
któryby się nie zajmował jego zjawiskami, jego przejawami, choćby 

tylko zaprzeczając im, krytykując, przekręcając, albo zbijając? 
 Spirytyzm – to zagadnienie doby dzisiejszej, to problem 

powszechny. Niemożliwe jest pozostać wobec niego obojętnym!... I 
właśnie dlatego, że ta inwazja duchowa zajmuje oba światy i bierze 

w posiadanie myśl ludzką, uważaliśmy za swój obowiązek 
przypomnieć o zadaniach, jakie na nas spadają w obliczu tej nowej 

wiary, tej młodej i silnej wiedzy, która ofiarowuje nieodparte 
dowody życia po śmierci i zawiera w zarodku wszystkie 

zmartwychwstania przyszłości!... 

 Kończąc tę rzecz, przypomnijmy zasadniczy charakter 
spirytualizmu nowoczesnego. To zaczyna się uroczysty akt dramatu 

ewolucji ludzkiej, to objawienie oświeca naraz głębiny przeszłości i 
przyszłości, budząc z pyłu wieków uśpione wierzenia, ożywiając jen 

owym płomieniem i darząc nowym życiem, zupełniejszym i 
doskonalszym. 

 To wiew potężny zstępuje z przestworzy i przepływa światem; 
pod jego działaniem budzą się wszystkie wielkie prawdy. 

Majestatycznie wynurzają się z ciemności wieków, żeby odegrać 
rolę, którą im wyznacza myśl boża. Wielkie sprawy umacniają się w 

skupieniu i ciszy. W pozornej niepamięci wieków czerpią nowe 
energie. Wchodzą w siebie i przygotowują się do przyszłych zadań. 

 Ponad ruinami świątyń, wygasłych cywilizacji i upadłych 
państw, ponad przypływem i odpływem mórz ludzkich podnosi się 

potężny głos. A głos ten woła: „Czasy nadeszły, czasy się 

dopełniają!”. 



 Z głębin gwiezdnych zstępują legiony Duchów na ziemię, by 

stoczyć bój światła z ciemnością. Już nie ludzie, nie uczeni, nie 
filozofowie przynoszą nową naukę. To geniusze przestworzy 

przychodzą do nas i szepczą nam nauki, mające odrodzić świat. To 
Duchy Boże! Wszyscy, którzy posiadają dar jasnowidzenia, 

spostrzegają je, widzą jak one unoszą się nad nami, mieszają się do 
naszych prac, walczą u naszego boku za odkupienie i 

wniebowstąpienie duszy ludzkiej. 
 Gotują się wielkie rzeczy. Oby pracownicy myśli wznosili się 

duchem, jeśli chcą uczestniczyć w posłannictwie, jakie Bóg 
ofiarowuje wszystkim, którzy miłują Prawdę i służą jej. 

 
 

ANEKS 
 

1. O konieczności przyjęcia motoru początkowego dla 

wytłumaczenia ruchów gwiazd. 
 

W tym przedmiocie pisze profesor Bulliot w „Revue du Bien”: 
 „Bezsprzecznie, powiedział Arystoteles, wszystkie istoty, 

tworzące królestwo przyrody, podzielić można z góry na trzy 
kategorie: te, które otrzymują go i przenoszą na inne ciała, 

pozostając prostymi czynnikami przenośnymi i wreszcie na 
pierwsze źródła ruchu, które dają ze swej pełni, nie biorąc 

niczego z zewnątrz. Konieczność szukania na zewnątrz ciał 
pierwszego źródła ożywiających je ruchów, jest widoczna w 

hipotezie ściśle mechanicznej Kartezjusza, według której ciała 
pozbawione wszelkiej czynności własnej pozostają absolutnie 

bierne, zdane na bodźce zewnętrzne. Wszakże jakąkolwiek 
hipotezę przyjęto by o wewnętrznej naturze materii, jeśli chcemy 

usprawiedliwić konieczność przyjęcia pierwszego motoru, 

wystarczy natrafić w ciałach na ruch, albo grupę ruchów, które 
nie dadzą się wytłumaczyć siłami zwyczajnymi. 

 Otóż tę grupę ruchów spotykamy istotnie w obrotach planet, 
które krążą dookoła Słońca, stanowiącego ośrodek systemu. Ten 

ruch przenośny, niemal kołowy, albo eliptyczny, powstaje na 
mocy współdziałania dwu sił: siły ciążenia, która popycha 

ustawicznie planety do słońca po linii pionowej i siły 
odśrodkowej, która dąży do tego, by rzucić je w dal po linii 

prostej, stycznej do orbity. Skąd pochodzi ta siła odśrodkowa? 
Jedynie od jakiegoś pchnięcia pierwotnego, jakie otrzymała 

planeta raz na zawsze u początku jej obrotów pod wpływem 
jakiejś obcej przyczyny. Pchnięcie to jest pod każdym względem 

analogiczne z tym, jakim dziecko wyrzuca nagle kamień z procy. 
Żadna siła naturalna nie mogłaby tego uzasadnić. Dlatego też 

Newton nie wahał się powiedzieć tych wielkich słów na końcu 

swoich „Matematycznych pierwiastków filozofii naturalnej”: 



„Świat nie da się wytłumaczyć prawami mechaniki”. W 

entuzjastycznym zachwycie wielka jego dusza wzbija się ku 
Temu, który jedyny mógł potężną swą dłonią rzucić światy na 

styczne do ich orbit. Nigdy wiedza ludzka, nigdy geniusz człowiek 
nie wzniosły się wyżej, niż na tej znakomitej stronicy, 

stanowiącej uwieńczenie tej wspaniałej książki. 
 Z Kantem i Laplacem94 uczyniła astronomia nowy krok 

naprzód. Postawiła hipotezę olbrzymiej mgławicy, ożywionej 
potężnym ruchem wirowym dokoła własnej osi. Wskutek tego 

ruchu odrywają się planety jedna po drugiej, jakby samorzutnie 
od wspólnej masy, której część środkowa utworzy wreszcie 

słońce. Odtąd wszystko się rzekomo zmieniło i pojęcie Boga stało 
się obce astronomii. Laplace nie wymawia ani razu tego imienia. 

Wszelako, czy na podstawie ścisłego tłumaczenia faktów, jest to 
milczenie uzasadnione? W żaden sposób. Sprawa ta pozostała 

dla nas dokładnie taką samą, jak była dla Newtona. Po hipotezie 

mgławicy, jak i przed nią mamy nadal do czynienia z tym samym 
zagadnieniem. Gdyby nic nie równoważyło siły grawitacji, zawsze 

obecnej i zawsze działającej, planety pospadałyby, lecąc w 
prostej linii na słońce, albo raczej nic nie oderwałoby ich od 

wspólnej mgławicy. Jedynie ruch wirowy tejże może dostarczyć 
niezbędnej siły odśrodkowej. Ale tu zjawia się na nowo i to w 

tych samych granicach niezwalczone zagadnienie, które 
usiłowano na próżno pokryć milczeniem. Skąd się bierze ruch 

wirowy, który równoważy siłę ciążenia? 
 Jeden Kant ważył się odpowiedzieć: z ciężkości i sił 

odpychania, wytwarzających się wskutek zderzeń 
międzyatomowych. Kant nie był matematykiem i wykazuje to 

tutaj aż nadto dobrze. Na mocy zasady równości akcji i reakcji 
molekuły po zderzeniu rozwijają taką samą siłę żywą w jednym 

kierunku, jak i w kierunku wprost przeciwnym, zarówno z lewej 

strony na prawą, jak i z prawej na lewą. Co za tym idzie, nie są 
zdolne zrodzić w mgławicy jakiegokolwiek ruchu całości. 

 „Nieruchoma na początku, pozostanie mgławica wiecznie 
nieruchoma i w braku żywej siły planety się nie utworzą. Jeśli się 

oderwały w istocie od masy centralnej, to znaczy, że ona się 
obracała, to dlatego, iż ta sama siła stwórcza, którą jawnie 

wielbił Newton, kształtując ją, nadała jej ten ruch. 
 Astronomowie obserwatorium paryskiego, pp. Wolf i Puiseux, 

zapytani w tej sprawie, przyznali to bez wahania: „Hipotezę, 
postawioną przez Kanta, należy uznawać za niesłuszną” – kończy 

Puiseux. „Trzeba uznać konieczność pierwszego motoru” – pisze 

                                                 
94

 Laplace Pierre Simon de (1749-1827), wybitny matematyk, fizyk i astronom francuski. Rozwinął 

klasyczną mechanikę nieba, zaproponował model powstania Układu Słonecznego (według Laplace'a 

Układ Słoneczny miał powstać z pierwotnej mgławicy). W refleksji filozoficznej skrajny determinista - 

przyp. red. 



Wolf. (Taka jest również opinia Flammariona, wyrażona w jego 

dziełach). 
 A zresztą w gruncie rzeczy i Laplace nie mówi inaczej; 

albowiem, jeżeli nie wymienia Boga we wszystkich listach, to 
mówi o mgławicy w stanie wirowym i kilkakrotnie pisze, że w jej 

ruchu jako całości, suma płaszczyzn opisanych przez jej molekuły 
dokoła osi jest z konieczności równa zeru. A więc i on również 

uznał, jak i Newton, iż nie zdoła wyjaśnić ruchów systemu 
słonecznego samymi tylko prawami mechaniki”. 

 
2. O siłach nieznanych 

 
Siła – powiedzieliśmy wcześniej, ma pewien stopień ewolucji, 

przybiera na inteligencji, „uinteligentnia się”. Piobb, czerpiąc 
natchnienie z dzieł Flammariona, mógł napisać: „Z poczynionych 

doświadczeń wynika, że piorun kulisty posiada znaczną trwałość. 

Można go dotykać metalową płytką i poruszać z miejsca, nie 
wyładowując go. Stwierdzono zresztą, że piorun kulisty nie był 

przyciągany przez piorunochron i że ten nie chronił przed nim 
bynajmniej domostw. Z drugiej strony zachowuje się czasem, jak 

istota inteligentna. Wyprawia tysiące kaprysów, czasem 
gwałtownie, lecz często ze spokojem i wykazuje w swoich 

czynach jakby rodzaj refleksji. Można by powiedzieć, że jest 
zdolny do pewnych pomysłów. W sposobie otwierania drzwi, albo 

okna, wymagającego naciśnięcia klamki, w sposobie obracania 
kartek w książce, czy przenoszenia przedmiotów, daje dowód 

pewnej prymitywnej logiki, jaką dotychczas przyznawano tylko 
istotom żyjącym” (,,Psyche”, XI 1914, s. 159.) 

W sprawie niezmiernych źródeł energii, o których mówiliśmy 
wcześniej, napisał G. Lebon: 

„Przychodząc od przyczyn wysyłania wypływów, jakie mogą 

wydzielać wszystkie ciała z zawrotną szybkością, 
stwierdzilibyśmy istnienie energii wewnątrzatomowej, nieznanej 

aż dotąd, a przewyższającej wszystkie znane siły swoim 
kolosalnym napięciem. Nie umiemy ich jeszcze wyzwalać, udaje 

się nam to osiągnąć zaledwie w bardzo małej ilości, wszelako 
sądząc z tej ilości można wywnioskować, że gdyby było możliwe 

wyzwolić całkowicie całą energię, zawartą w gramie jakiejś 
materii, mogłaby ona wykonać pracę, równą otrzymanej ze 

spalenia wielu milionów ton węgla. Materia okazuje się 
zbiornikiem olbrzymiej energii. Stwierdzenie istnienia tej nowej 

siły, tak długo nieznanej, mimo jej straszliwej wielkości, odkryje 
nam bezpośrednio tak tajemnicze jeszcze źródło energii, jaką 

przejawiają ciała w stanie radioaktywności”. („Revue 
scientifique”, 17. X. 1903) 

 

 



3. Cuda niebieskie; rozmiary i objętości gwiazd 

 
Rozmiary pewnych gwiazd są przerażające. Nasze Słońce jest, 

jak wiadomo, 1.300.000 razy większe niż Ziemia, lecz Syriusz 
przewyższa je dwanaście razy wielkością a Procjon szesnaście 

razy. Deneb z konstelacji Łabędzia, druga gwiazda Wielkiej 
Niedźwiedzicy; Wega, piękne błękitne słońce Liry; Polluks z 

Bliźniąt – są również majestatycznymi gwiazdami, olbrzymimi 
pochodniami, rozsianymi wśród gwiezdnej nocy, wobec których 

nasze słońce robiłoby wrażenie świecącego punktu. Potem 
Capella albo Kozica, gigantyczna gwiazda, 5800 razy większa niż 

nasze słońce; Arcturus, który mimo swojej przerażającej 
odległości, świeci jeszcze blaskiem, zaćmiewającym wszystkie 

gwiazdy naszego północnego nieba, a wreszcie Betelgeuse z 
gwiazdozbioru Oriona. 

 Tym razem najbardziej fantastyczna wyobraźnia nie znajduje 

słów na wyrażenie tej przerażającej wizji. Dwie te gwiazdy, 
Arcturus i Betelgeuse równe są każda wielu tysiącom słońc, 

takich jak nasze; między nimi a naszą gwiazdą dzienną jest 
niemal taki sam stosunek, jak między naszym Słońcem a Ziemią. 

 A jednak astronomia znalazła gwiazdę, która je jeszcze 
przyćmiewa. Ażeby ją ujrzeć, trzeba się zwrócić w okolice 

południowe, gdzie błyszczy ona w konstelacji Okrętu; to 
Canopus, najpotężniejsza gwiazda spośród znanych aż do dziś, 

równa się bowiem 8.760 słońcom. 
 Odległość Canopusa wynosiłąby 489 lat świetlnych, to jest 

promień świetlny, który do nas dziś dochodzi z tej giwazdy, 
musiałby być wysłany w r. 152195. 

 Straszna ta gwiazda nie jest jednak ośrodkiem, dokoła 
którego obraca się nasze Słońce; nasz systme słoneczny 

wykonuje  dokoła Alcjonu, gwiazdy z konstelacji Plejad w ciągu 

22,5 mln lat jeen ze swych wielkich obrotów i promień światła z 
Alcjonu powinien podróżować 715 lat, zanim osiągnie naszą 

Ziemię. Istnieją gwiazdy, których światło dochodzi do nas po 
upływie 5500 lat96. 

 Grupa Plejad składa się z tysiąca gwiazd, spośród których 
siedem tylko jest widzialnych gołym okiem. Alcjon jest trzeciej 

wielkości, lecz rzecz charakterystyczna, główne te gwiazdy są 
ożywione ruchem jednostajnym i równoległym, co tłumaczyłoby 

                                                 
95

 tj. w roku 2010 – przyp. red. 
96

 Od śmierci Leona Denis astronomia uczyniła ogromne postępy, a spektrum obserwacji 

nieporównywalnie powiększyło się w stosunku do czasów współczesnych autorowi. Wystarczy 

wspomnieć, że dzięki Kosmicznemu Teleskopowi Hubble'a, współcześni uczeni otrzymali 

Ultragłębokie Pole Hubble'a (ang. Hubble Ultra Deep Field), które jest obrazem niewielkiego obszaru 

nieba w gwiazdozbiorze Pieca. Jest to najdalej sięgające zdjęcie astronomiczne, jakie kiedykolwiek 

wykonano w świetle widzialnym, pokazujące Wszechświat sprzed 13 miliardów lat. Zawiera obraz 

około 10 000 galaktyk – przyp. red. 



fakt, że przyciąganie jest jeszcze potężniejsze, niż gigantycznego 

Canpusa. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 



 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 


